





ַם מוֹעָד וֹ מַפֶּבֶת תַּעַנִית ט״זיכ״ב וֹ שַׁבַּת פַּרַשָּת מָקַץ וֹ כ״דיל״ כַּסָלוֹ תשפ״ב (28 נוֹבַמָבֶּר – (2021 Masechet Ta'anit 16-22 | Shabbat Parashat Miketz | 24-30 Kislev (Nov. 28 - Dec. 4) Seder Moed





## **Daf 16: ASHES ON THE HEAD**

דַף ט״ז: אֱפֵר עַל הָראשׁ 🍊



The Talmud recounts that when prayers were recited on ta'aniyot (fast days), ashes were placed on the heads of all those praying. Why was this done? Some explain that the ashes were a reminder of the great merit of Avraham Avinu, who, in fulfillment of God's instructions, was willing to bind his son Yitzchak and scorch him on the mizbe'ach (altar) until he became ashes. Ashes were not placed only on the worshippers' heads, but also on the aron hakodesh (holy ark). The Talmud explains that this was done because when B'nei Yisrael suffer affliction, God Himself joins in their pain. In symbolic display of God's sharing our sorrow, ashes were placed on the aron hakodesh.

הַתַּלְמוּד מִסַפֵּר, שַׁבְּשָׁהַיוּ מִתְפַּלְלִים תְּפְלּוֹת בַּתַּעֵנִיּוֹת, הַיוּ מִנִיחִים אֱפֵּר עַל רֹאשׁוֹ שֵׁל כַּל אָחָד מֵהַמִּתִפַּלְלִים. מַדּוּעַ עָשׂוּ בֶן? יֵשׁ מַסְבִּירִים, שַׁמַנִיחִים אָפֶר עַל הַראשׁ כָּדֵי לְהַזְבִּיר אַת הַזְּבוּת **הַגְּדוֹלָה שֶׁל אַבְרָהָם אָבִינוּ** , שֶׁרָצָה לַעֲקֹד אֶת יִצְחַק בָּנוֹ וַלְשִרף אוֹתוֹ עַל הַמַּזְבֵּחַ, עַד שִׁיָּהְיֵה אֱפֵר, כִּי כַּךְ אָמַר לוֹ הַקָּבָּ"ה. לֹא רַק עַל הָרֹאשׁ הַנִּיחוּ אֱפֶר, אֱלַא גַם עַל אֱרוֹן הַקֹּדֵשׁ. הַתלמוד מַסבּיר שַעשוּ בַן, מפַנִי שַבַּשַבַּנֵי יִשַרַאַל ָשָׁרוּיִים בִּצַעַר, גַּם הַקַּבָּ״ה, כִּבִיָבוֹל, מִצְטַעֵר עִמַּם וִלַבֶן מִנִיחִים אֱפֵּר עַל אַרוֹן הַקֹּדֵשׁ.

## Daf 17: WHEN DOES A KOHEN REQUIRE A HAIRCUT?

יַר י״ז: מָתֵי צָרִיךְ כַּהֵן לְהָסתַפֵּריּ



It is written in the Torah that kohanim who served in the Beit HaMikdash were prohibited from growing their hair long. What constitutes hair that is too long? Or, in other words, how often are kohanim required to take a haircut?

The Talmud teaches us that [ordinary] kohanim in the Beit HaMikdash need to cut their hair every 30 days. From what source do we learn this requirement? From the interpretation of two Biblical verses. In the book of Ezekiel (44:20) it says the following about kohanim: "u'pera lo yeshaleychu" - Meaning, "pera," long hair; "lo yeshaleychu," they should not grow.

Regarding a nazir (religious ascetic), the Torah states, in Sefer Bamidbar (6:5): "It shall be sacred, and he shall allow the growth of the hair of his head to grow wild." The nazir is required to grow longer hair. How much time is a *nazir* required to grow hair? Thirty days. If so, we know that according to the Torah, a person who does not cut their hair for more than 30 days is considered to have allowed their hair to grow "wild." As such, kohanim were required to cut their hair once every 30 days, since it is written in the verse regarding the

אַנוּ מִדַבּרִים עַל הַכּהַנִים שֵעַבִדוּ בָּבֵית הַמִּקְדַשׁ, שַׁבַּתּוֹרָה כַּתוּב, שֵׁאָסוּר לָהֶם לְגַדֵּל אֵת שַׂעַרוֹת רֹאשַׁם בָּאפָן שַׁתִּהְיֵינה גִּדוֹלוֹת מְדַּי. מַהֶן שְעַרוֹת גָּדוֹלוֹת? אוֹ בִּמְלִּים אֲחרות- כַּל כַּמָּה זְמַן עֵלֵיהֶם לַהְסַתַּפֵּר?

הַתַּלְמוּד מִלַמֵּד אוֹתָנוּ, שֵׁכֹּהֵן הַעוֹבֵד בְּבֵית הַמְּקְדָשׁ, צַרִיךְ לְהִסְתַּפֵּר כַּל שְׁלֹשִׁים יוֹם. מֵהֵיכַן יוֹדָעִים זֹאת? עַל יָדֵי דְּרַשָּׁה בֵּין שָׁנֵי פָּסוּקִים. **בִּסֶבֵּר** יַחַזַקָאל נָאָמַר כַּךְ עַל הַכּהַנִים: "וּפַּרַע לא יִשַלֶּחוּ". בּלוֹמֵר, "פַּרַע" - שַעַר גַדוֹל, "לא ישׁלחוּ" – לֹא יְגַדְּלוּ.

לְגַבֵּי נַזִיר כַּתוּב בַּתּוֹרָה (בַּמִּדְבַּר פֵּרֵק ו'): "קַדשׁ יָהָיֶה, גַּדֵּל **פַּרַע** שִער ראשׁו". הוּא צַרִיךְ לְגַדֵּל אֵת שַׂצֵרוֹתַיו. כַּמַה זְמַן צַרִיךְ נַזִיר לגדל שערותיו? שלשים יוֹם. אם כּךְ, אנוּ יוֹד־ עִים, שֶׁמִּי שָׁאֵינוֹ מִסְתַּפֵּר שָׁלשִׁים יוֹם, הַרֵי הוּא מָגַדֵּל **"פַּרַע"**. לָבֶן הַכֹּהַנִים צְרִיכִים לְהָסְתַּפֵּר אַחַת לִשְׁלשִׁים יוֹם, שֵׁהַרֵי כָתוּב בַּפָּסוּק עַל הכהנים "**ופרע לא ישלחו**".

kohanim "u'pera lo yeshaleychu."

# ש דו ניש דו ניש דו ניש דו ניש דו ניש דו ני



Daf 18: TRAJAN'S DAY

דף י"ח: "יום טוריינוס"

The Talmud relates that a *Yom Tov* (holiday) once was celebrated on 12 *Adar* known as "Trajan's Day." On this day no fasts were permitted and, therefore, it was deemed a quasi-*Yom Tov*. The holiday dates back to when the Romans ruled over *Eretz Yisrael*. They discovered that the king's daughter had been murdered near the city of Lod. The Romans immediately made the decision to kill all of the people who lived in Lod, because they were certain one of Lod's residents had killed the princess.

Two righteous men resided in Lod. They went to see Roman officer Trajan and said: "Do not kill everyone. We murdered the king's daughter." By doing so, they asked that the rest of the Jews be spared from death. (In truth, the pair of brothers had not actually killed the king's daughter.) Before they were executed, the brothers said to the Roman officer: "You should know, that if you kill us, you will be punished for doing so." But the officer did not heed their words, and had them killed anyway. Two Roman officials promptly arrived and killed Trajan by striking him in the head with a club.

In honor of the tremendous joy experienced by the Jews of Lod upon their salvation, the *chachamim* decreed that 12 Adar be made a *Yom Tov*, a day of celebration. After many years, *Am Yisrael* suffered tragedy on that day, and so the *Yom Tov* was canceled.

הַתַּלְמוּד מְסַפֶּר שָׁפַּעֵם הָיוּ עוֹשִׁים יוֹם טוֹב בְּיִבנוֹס". בְּיוֹם עוֹבְינוֹס". בְּיוֹם עוֹבְינוֹס". בְּיוֹם עוּבְיינוֹס". בְּיוֹם עוֹבְ". בְּרָקּא לוֹ "יוֹם טוּבְ". בַּרְקַע לֵענְיָין הַזֶּה הָיָה שֶׁלְפְנֵי שָׁנִים רַבּוֹת, בְּשָׁהְרוֹמָאִים שָׁלְטוּ בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל. גִּלּוּ יוֹם אֶּחָד שֶׁלְטוּ בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל. גִּלּוּ יוֹם אֶחָד שֶׁהַבַּת שֶׁל הַמֶּלֶךְ נִרְצְחָה לְיַד הָעִיר לֹד. מִיָּד הָחְלִיטוּ הָרוֹמָאִים, לַהֲרֹג אֶת בָּל הָאֲנָשִׁים שָׁגָּרִים בְּלֹד, בִּי הִיוּ בְּטוּחִים שֶׁאֶחָד מֵהֶם רָצַח אָת בַּת הַמֵּלֵךְ.

בְּעִיר לֹד הִתְגוֹּרְרוּ שְׁנֵי אַתִּים צַדִּיקִים, וְהָם בְּאוּ אֶל הַשֵּׂר טוּרְיָינוֹס וְאָמְרוּ לוֹ: "אַל תַּהֲרֹג אֶת בְּּלֶּם. אֲנַחְנוּ רְצַחְנוּ אֶת בַּת הַמֶּלֶּךְ". בְּבֶּךְ הֵם בִּקְשׁוּ לְהַצִּיל אֶת בָּל הַיְּהוּדִים, שָׁלֹא יַהַרְגוּם, לַמְרוֹת שֶׁבֶּאֶמֶת הֵם לֹא הָרְגוּ אֶת בַּת הַמֶּלֶּךְ. לִפְנִי שֶׁהְרְגוּ אוֹתָם, אָמְרוּ הָאַחִים לַשִּׁר הָרוֹמָאִי: "דַּע לְךְּ, שָׁאִם תַּהֲרֹג אוֹתָנוּ אַתָּה תֵעֶנֵשׁ עַל בְּךְ". אַךְ הוּא לֹא שָׁמַע לְדִבְרֵיהֶם וְהָרֵג אוֹתָם. מִיָּד אַחַר בָּךְ, הִגִּיעוּ שְׁנֵי שָׂרִים רוֹמָאִים, הִבּּוּ בְּאַלָּה עַל רֹאשׁוֹ וְהוּא מֵת בַּמְּקוֹם.

לְרֶגֶל הַשִּׂמְחָה הַגְּדוֹלָה שֶׁבָּל יְהוּדֵי הָעִיר לֹד נִצְלוּ, קָבְעוּ חֲבָמִים שֶׁיַּצֲשׂוּ יוֹם טוֹב בְּי"ב בַּצְּדָר. אַחֲרֵי שְׁנִים רָבּוֹת אֵרְעָה צָרָה לְעַם יִשְׂרָאֵל בְּיוֹם זֶה, וְלָכֵן בִּשְּׁלוּ אֶת רַבּוֹת אֵרְעָה צָרָה לְעַם יִשְׂרָאֵל בְּיוֹם זֶה, וְלָכֵן בִּשְּׁלוּ אֶת היּוֹם-טוֹב.

## DAF 19: THE COMMUNAL FAST AND THE RAIN

What is the ruling in the following case: There had been a severe drought. As a result, the *beit din* had no choice, but to declare a *ta'anit tzibur* (communal fast). The *beit din* dispatched emissaries with a special announcement to be posted throughout the streets: "Tomorrow, Monday is a *ta'anit tzibur* on account of the absence of rainfall." Then, behold, on Sunday night bountiful rains of blessing fell. Everyone was happy and content.

What happens to the *ta'anit tzibur* decreed for the following day? Do they cancel it? Rabbi Eliezer said: "Yes! The misfortune was eliminated, so the *ta'anit tzibur* is canceled." Even if rain falls on the morning of the *ta'anit* they need not complete the fast. Only if the fast began and rain started to fall in the afternoon, does the fast continue through the end of the day.



## ַרף י״ט: הַתַעַנִית וְהַנְּשֶׁם

מַה הַדִּין אָם יֵשׁ בַּצֹרֶת קָשָׁה, וּבֵית דִּין הֶחְלִיטוּ שֶׁאֵין בְּרֵרָה, חַיָּבִים לִגְזר חַּצְנִית צִבּוּר? בֵּית הַדִּין הוֹצִיא הוֹדָעָה מְיֶחֶדֶת, בְּרָדִּים הוּפְצוּ בָּרְחוֹבוֹת: "מָחָר, יוֹם שֵׁנִי, תַּצְנִית צִבּוּר מִפְּנֵי עֲצִירַת גְּשָׁמִים". וְהַבֵּה, בְּיוֹם רָאשׁוֹן בַּלִילָה, הַחֵלוּ לָרֶדֶת גִּשְׁמֵי בָרָבָה, וְבִּוּלֶם שָׁמֵחִים וּמְאָשַׂרִים.

> מַה עָם תַּעַנִית הַצְּבוּר שֶׁקָבעוּ למחר? האם מבטלים אותה? רַבִּי אֵלִיעֻזֵר אוֹמֵר – כֵּן! הַצְּרַה הַתַּעֻנִית התבטלה. גם אַד מתבטלת. אפלו אם ירד גשם מַפְסִיקִים הַתַּעֻנִית בִּבֹקֵר אָם הַתְחִילוּ רַק לָהָתְעַנּוֹת. לָהָתְעַנּוֹת, וְאַחַר הַצַּהַרַיִם הָחֵל לַרֶדֶת גַּשָׁם, אַז כִּבַר מְסַיִּמִים אֵת הַתַּעֲנִית עַד סוֹף הַיּוֹם.



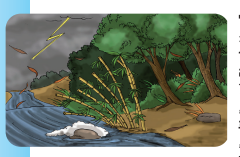
# ן ניין

# DAF 20: SOFT AS A REED, AND HARD AS A CEDAR

# דף כ" רַדְּ כַּקַנָה וָקַשָׁה כַּאַרָז

Rabbi Elazar son of Rabbi Shimon bar Yochai, said: "A person should always be soft like a reed, and should not be hard like a cedar." What do these words mean? Rabbi Elazar intended to say that a person needs to be lenient and open to concede; pleasant with people, and not prideful, or arrogant. In other words, a person should behave like a reed, a plant that is soft and short, and when the wind blows, it bends, and does not remain conceitedly standing. Likewise, a person ought not be uncompromising, stubbornly sticking to one's opinion regarding every matter.

Am Yisrael are likened to reeds, which when cut short, grow back again and again — as long as they are not uprooted from the ground. When a strong gust of wind blows, the reed does indeed move and sway with the wind. However, the reed does not become uprooted or break. Rather, the reed bends, and then later, returns to stand upright. The same is true of Am Yisrael - they suffer numerous tragedies, but never break. Thank God, in the end, the Jews always remain standing.



אַמַר רַבִּי אֵלעַזַר בִּנוֹ שֵׁל רַבִּי שָׁמְעוֹן בַּר יוֹחַאי: "לְעוֹלַם יִהְיֵה אֲדַם רַךְ" בַּקַנֵה וָאַל יִהְיֵה קַשָּׁה בַּאַרִז". מַה כַּוַנַת דְּבַרִיו? ָרַבִּי אֵלְעָזַר מִתְכַּוֵּן לוֹמַר, להיות צַריך שאַדַם וַתְּרַן, נֹחַ עָם הַבְּרִיּוֹת, וָלֹא לְהְתְגָּאוֹת. צַרִיךְ

לָהִיוֹת בָּמוֹ קָנָה סוּף, שֶׁהוּא עֵץ רַךְ וְנָמֹךְ, וּכִשֶׁהַרוּחַ נוֹשֶׁבֵת הוּא מִתְכּוֹפֵף, וְאֵינוֹ נִשְׁאָר לַעֲמֹד בְּגָאוֹן. כָּךְ אָדָם אֵינוֹ צָרִיךְ לְהַקְפִּיד וַלַעַמד עַל שַׁלּוֹ בִּכַל דַּבַר.

עם יִשׂרָאֶל נִמְשַׁל לִקְנֵי סוּף. קנה סוּף שֵׁמְקַצְרִים אוֹתוֹ, גַּדֵל שוּב וַשׁוּב, כַּל עוֹד לֹא עַקרוּ אוֹתוֹ מֵהַאַדַמַה. אָם נוֹשֶׁבַת רוּחַ ָחַזַקָה, הוּא אָמִנָם נַע וַנַד בַּרוּחַ, אַךְ אֵינוֹ נֵעֵקַר וְאֵינוֹ נִשְׁבַּר, אֶלָא מִתְכּוֹפֵף וְאַחַר כָּךְ חוֹזֵר לַעֵמֹד. כָּךְ גַּם עַם יִשְׂרַאֵל, סוֹבֵל צַרוֹת רַבּוֹת, אַבַל אַף פַּעָם אָינוֹ נִשְׁבַּר, ב"ה בַּסּוֹף תַּמִיד הַיִּהוּדִים חוֹזְרִים לַעַמֹד.

### Daf 21: NACHUM OF GAMZU

## דף כ"א: נחום איש גם זו



There was a Tanna whom everyone referred to as "Nachum, Ish Gam Zo" (man of "This too"). Nachum was given this nickname because regardless of what happened to him, he would say "Gam zo l'tova" (This too is for the best). Nachum believed in God and trusted that everything He does is in our best interest. Even if things look bad, they are actually good, since they are meant to be for our benefit.

Once, Nachum was sent to bring a chest of diamonds as a gift for the king. But, on the way, the diamonds were stolen. The thieves replaced the stolen valuables with dirt so that no one would feel that the box had been emptied. Nachum went before the king and when the king discovered that the Jews had presented him with a carton of dirt, he got angry and wanted to have Nachum executed. But Nachum still said: "Gam zo I'tova."

Then, Eliyahu HaNavi disguised himself as one of the king's servants and said to the king: "Sire, perhaps this is special dirt, like that of Avraham Avinu. When one throws it in battle it is transformed into arrows." The king's servants went out and tested the dirt and a miracle happened ... the dirt turned into arrows. The king was very happy. Everyone understood that the robbery was for the best. The king was even more pleased with the unique gift of miraculous dirt than he would have been with diamonds. So, for now, the king loved the Jews.

לאַחַד הַתַּנַאִים קַראו נַחום, והַכּל קראו לו "נחום איש גם זו". מפני שָׁעַל כָּל דָּבָר שֶׁאֵרַע לוֹ, הָיָה אוֹמֵר 🕏 "גַם זוֹ לָטוֹבַה", כִּי הָאֵמִין בַּקַבַּ"ה וּבַטַח בּוֹ, שַׁכַּל מַה שֵּהוּא עוֹשֵה זָה לָטוֹבַתֶנוּ, וַלַכֶּן, גַּם דְּבַרִים שֵׁנְּרָאִים רַעִים, בַּאָמַת טוֹבִים הָם מִפְּנֵי שָׁהָם נוֹעֲדוּ לְטוֹבַתֵנוּ.



מַסַפֵּר התלמוד, שַׁפַּעָם אַחַת שַׁלְחוּ אֶת נַחוּם אִישׁ גַּם זוֹ לַתֶת אַרְגַּז יַהַלוֹמִים מַתַּנַה לַמֵּלֶךְ, אַךְ בְּדַרְכּוֹ גַּנְבוּ גוֹיִים אֶת הַיַּהַלוֹמִים וָהָכָנִיסוּ בָּמָקוֹמַם עַפַּר, כָּדֵי שֵׁלֹּא יַרְגִּישׁ שֵׁהַאַרְגַּז הָתְרוֹקֵן. בָּא נַחוּם לִפְנֵי הַמֵּלֶךְ, וּבְשֵׁהַמֵּלֶךְ גִּלָּה שֵׁהַיִּהוּדִים הֶבִיאוּ לוֹ עַפַר, הוּא הָתְרַגֵּז וְרַצַה לָהַרֹג אֶת כִּלָם, וְנַחוֹם עַדַין אַמַר: "גַם זוֹ לְטוֹבַה".

ּאָז הִתְחַפֵּשׂ אֵלִיָּהוּ הַנָּבִיא לְעֶבֶד שֶׁל הַמֶּלֶךְ וְאָמַר לוֹ: "אֲדוֹנִי, אוּלֵי זָה עַפַּר מִיָחַד כִּמוֹ שֵׁל אַבְרַהַם אַבִינוּ, שַׁדּוֹרָקִים אוֹתוֹ בַּמִּלְחַמָה וָהוּא נֵהִפַּךְ לְחָצִּים?". בֵּאֱמֵת בַּדְקוּ אֱת הֶעָפַר, וְנַצֵשָהׁ נֵס וְהוּא נָהְיָה לְחָצִּים. הַמֶּלֶךְ שָׂמַח מְאֹד וְהַכַּל הֵבִינוּ שֶׁהַגָּנָבָה שֵׁל הַיַּהַלוֹמִים הַיִּתָה לְטוֹבַה, כִּי הַמֵּלֶךְ שַׁמַח בַּנֵּשֵׁק ָהַמִּיָחָד, יוֹתֵר מֶאֲשֶׁר בַּיַּהַלוֹמִים, וְכָעֵת הוּא אוֹהֶב אֵת הַיִּהוּדִים.





## **Daf 22: HOW CAN RAINFALL BE STOPPED?**

Imagine non-stop rain. Night and day, week after week. At first, it's nice, then it gets annoying because the roads are ruined and it is impossible to freely move from place to place, making it difficult to purchase food. In addition, there are some places where too much rainfall poses a real danger.

The Talmud states that when an excessive amount of rain falls in the land of Bavel (Babylonia), it could endanger human life. Since Bavel is a low-lying region, when huge amounts of water accumulate there, people are liable to drown. This situation is extremely dangerous, and requires both fasting and prayer.

When the Beit HaMikdash stood, if an excessive amount of rain fell, an amount that could endanger human life, the kohanim would make a request of the people of the "ma'amad" (Temple watch): "While you fast and afflict yourselves, please pray for the rain to stop."

תַּאֵרוּ לַכֶם שֵׁיּוֹרֶד גֵּשֶׁם בָּלִי הַפְּסַקָה. לַיָּלָה, יוֹם, לַיִּלָה, יוֹם, שַׁבוּעַ וְעוֹד שַׁבוּעַ. בַּהַתְחַלַה זֵה נֵחְמַד, אַחַר כַּךְ זֵה בַּבַר מַרגִּיז, כִּי הַדְּרַכִים מִתְקַלְקָלוֹת וָאִי אָפַשַׁר לַעֲבֹר מִמַּקוֹם לִמַקוֹם, וַקַשָּׁה לִקְנוֹת אֹבֶל.

יַשׁ מִקוֹמוֹת שַבַּהֶם יִרִידַת גַשַּׁמִים רַבִּים מִדֵּי, מִסְבָּנֵת מַמַשׁ. הַתַּלְמוּד אוֹמֵר, שֵׁגִּשַׁמִים רַבִּים שֵׁיוֹרְדִים בָּאֵרֵץ בַּבֶל, מִסַכּנִים חַיֵּי אַדַם, מִפְּנֵי שֵׁאֵרֵץ בַּבֶל נִמוּכַה וְהַמַּיִם הַרַבִּים מִצְטַבִּרִים בַּה וַאַנַשִּים עַלוּלִים לְטַבַּעַ. מַצַּב זָה ָמְסֻכָּן מְאֹד, וְצָרִיךְ לְהָתְעַנּוֹת וּלְהִתְפַּלֵּל.

> בָּזְמַן שָׁבֵּית הַמִּקְדַּשׁ הָיָה קַיָּם, אָם הַיַה יוֹרֵד גַּשָׁם שַׁמִּסַכֵּן אֵת חַיֵּי הַאַנַשִּׁים, הַיוּ הַכּהַנִים מִבַּקּשִׁים בָשֵאַתַם הַ״מַעמַד״: מאַנשׁי מָתְעַנִּים וָצַמִּים, אַנַּא הָתְפַּלְלוּ שַׁיַפַּסִיקוּ הַגִּשַׁמִים.



# **D'VAR TORAH: PARASHAT MIKETZ**

As the famine overtook Eretz Yisrael, Ya'akov understood he needed to send his sons back to Egypt. Ya'akov told them to take "mi'zimrat ha'Aretz ... and carry them down [as a gift] for the man." What were the "zimrat ha'Aretz" that Ya'akov asked his sons to take down with them to Egypt? According to Targum Onkelos, the phrase refers to "choice products of the land", i.e., the best fruits and produce grown in Eretz Yisrael. Rashi puts forth the same idea, writing that the phrase comes from the word "zimra" (song, praise), from the fact that everyone sings the praises of this produce when it enters the world. In contrast, Rabbi Nachman of Breslov explained the phrase zimrat ha'Aretz to literally mean song and praise. He understood the verse to be referring to be a special niggun (melody) that Yaakov sent with his sons, out of his faith in the power of this melody to soften everyone's hearts: "Know that Ya'akov Avinu ... sent with them the melody of *Eretz Yisrael* and that is the meaning of the secret 'take from mi'zimrat ha'Aretz in your instruments," referring to song and melody.

פַשַּהַרַעַב גּוֹבֶר בָּאָרֵץ יִשְרַאֵל, מֵבִין יַעַקֹב שָהוּא חַיַב לְשַׁלֹחַ אֶת בַּנַיוֹ בַּשַּׁנִית לְמִצְרַיִם. הוּא אוֹמֵר לַהֶּם שַיִּקְחוּ - "מִזְמַרַת הַאַרֵץ... וְהוֹרִידוּ לַאִישׁ".

מַהִּי אוֹתַהּ "זַמַרֶת הַאַרָץ" שַבַּקשׁ יַעַקב שיוֹרִידוּ לְמִצְרֵיִם? ע"פ תַרגוּם אוּנְקלוֹס הַבַּוַנַה הַיִּתָה לִ"שֶבַח ָהַאַרָץ", וְהַיִינוּ לְפֵּרוֹת טוֹבִים הַגָּדֵלִים בָּאֵרֵץ יִשְׂרַאֵל, וַבַר גַם מַשְמַע בַּרַשִ"י שַבַּתַב שַלְשוֹן "זְמַרֵה" בַּא מַבַּך 'שֶהַכּל מְזַמְרִים עַלַיו בְּשֶהוּא בַּא לַעוֹלַם'. לִעְמַת זאת, ַרַבִּי נַחְמַן מִבְּרָסָלַב בֵּאֵר אֵת הַבִּּשׁוּי 'זִמְרַת הַאַרֵץ' ַמִּלְשׁוֹן שִיר וְזִמְרָה, וְהֵבִּין שֶׂמְדֻבָּר בִּנִגוּן מִיָחָד שֵשׁלַח יַעַקֹב עָם עֲשֶׂרֶת בַּנַיו, מִתּוֹךְ אֱמוּנַה בִּכוֹחוֹ שֵׁל הַשִּׂיר ּבַיַבוֹל לָרַכֵּךְ לָבּוֹ שֵל כַּל אָחַד: "דַע, כִּי יַעַקֹב אַבִינוּ... שַלַח עמַהָם נָגוּן שֵל אָרֵץ יִשְרַאֵל וְזָה סוֹד 'קחוּ מִזְמַרַת הַאַרֵץ בִּכְלֵיכֶם' בִּחִינַת זֶמֵר וְנָגוּן".



# חג אורים שמח!

Best Wishes for a bright & joy-filled Festival of Lights From our family to yours

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120

SPONSORED BY: MEDIS N

**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128