





(2021 בּלֶבת רֹאשׁ הַשְּׁנָה כ״ב־כ״ח | שַּׁבָּת פְּרְשַׁת תּוֹלְדּוֹת | כ״ה חֶשְׁוֹן־ ב׳ כְּסְבֵּוֹ תשפ״ב (31 אוֹקְטוֹבֶּר־ 6 נוֹבֶּבְבֶּר 2021) Seder Moed | Masechet Rosh Hashanah 22–28 | Shabbat Parashat Toldot | 25 Cheshyan – 2 Kisley (Oct. 31–Nov. 6)

# Daf 22: WHO IS AUTHORIZED TO TESTIFY ABOUT [THE ARRIVAL OF] THE NEW MOON?

ן דַף כ״ב: מִי יְכוֹל לְהָעִיוּ על ה״מּוֹלד״?



The Talmud recounts that many years ago, any Jew who appeared before the Sanhedrin (High Court) and declared "I saw the new molad (the precise moment of the 'birth' of the new moon)" had their testimony accepted. However, later on, the chachamim amended their ruling to no longer accept every testimony. Rather, only testimony provided by a person known to be trustworthy and qualified was accepted. Why did the chachamim enact this change? Because in that era there were wicked people called "Boethusians." The Boethusians were known to pay two people to appear before the Sanhedrin and lie that they had seen the rebirth of the moon. This deception could lead the court to mistakenly declare "today is Rosh Chodesh (the new month)," even though no new moon had actually occurred.

Was the Boethusian deception successful? *Barukh HaShem*, no! How was the scam discovered? One of the witnesses they hired was a good and upstanding Jew who hinted to the *Sanhedrin* that he was by no means testifying he had seen the "molad," but that he was paid money to deceive them. From that time onward, the *chachamim* ruled that testimony regarding sighting of the *molad* would only be accepted from a person known to be reliable.

לְּפְנֵי שָׁנִים רַבּוֹת מְאֹד, כָּל יְהוּדִי שֶׁבָּא לִפְנֵי הַסַּנְהֶדְרִין
וְהֵעִיד: "רָאִיתִי אֶת הַמּוֹלֶד הָחָדָשׁ", קִבְּלוּ אֶת דְּבָרָיוּ.
אֲבָל, אַחַר כָּךְ תִּקְנוּ חֲכָמִים שֶׁלֹא לְקַבֵּל עֵדוּת, רַק
מֵאָדָם שֶׁיּוֹדְעִים שֶׁהוּא נָאֶמָן. מַדּוּעַ תִּקְנוּ כָּךְ?
מֵפְנֵי שֶׁבְּאוֹתָהּ תְּקוּפָה הָיוּ אֲנָשִׁים רְשָׁעִים שֶׁנִּקְרְאוּ
בְיִתּוֹסִים". הַבַּיְתּוֹסִים שִׁלְמוּ כָּסֶף לִשְׁנֵי אֲנָשִׁים
שֶׁנְאוּ אֶת שֶׁנְלֵבוּ לִפְנֵי הַסַּנְהָדְרִין וִישַׁקְרוּ לָהֶם שֶׁרָאוּ אֶת
מוֹלַד הַלְּבָנָה, וְבָךְ בֵּית דִין יִיכְּרִיז בְּשָׁעוּת "הַיּוֹם מוֹלַד הַלְבָנָה, וְבָךְ בֵּית דִין יַכְרִיז בְּשָׁעוּת "הַיּוֹם רֹאשׁ חֹדֵשׁ", אֲפְלוּ שֶׁבֵּאֵמֶת לֹא חַל רֹאשׁ חֹדָשׁ".



אֵיךְּ הִתְּגַּלְתָה הַתַּרְמִית? מִפְּנֵי שָׁאַחַד הָעֵדִים שֶׁהֵם שֶׂכְרוּ, הָיָה יְהוּדִי טוֹב וְכָשֵׁר, וְהוּא רָמַז לַסַּנְהֶדְרִין שֶׁהוּא בִּכְלָל לֹא מֵעִיד עַל "מוֹלָד" שֶׁהוּא רָאָה, אֶלָא שַׁלמוּ לוֹ בֵּסַף בַּדִי שִׁיּשַׁקָּר אוֹתַם.

מֵאָז תִּקְנוּ חֲכָמִים: לֹא מְקַבְּלִים עֵדוּת עַל רְאִיַּת הַמּוֹלָד, רַק מֵאָדָם שֶׁיּוֹדְעִים שֶׁהוּא נָאֶמָן.

## Daf 23: TORCHES HERALD THE NEW MONTH

דף כ״ג: הַמַּשׂוּאוֹת הַמְבַשְּׂרוֹת עַל רֹאשׁ חֹדֶשׁ



We learned about the *molad*, and the fact that the *beit din* sanctifies the new month. However, do you know how Jews everywhere were informed that the new month had occurred? Indeed, once, there were no telephones! The *Mishnah* relates how agents of the court would ascend *Har Hazaytim* (Mount of Olives) at night and kindle "*masu'ot*" — large torches. The people who held the *masu'ot* would wave them, forward and backward, upward and downward, until someone was seen standing on the far hill, also waving a *masu'ah*. Then, it was understood that the message had been received that *Rosh Chodesh* began that day.

They would wave *masu'ot* in that manner, from mountaintop to mountaintop, until the Jews who lived in *Bavel* (Babylonia) also knew *Rosh Chodesh* had arrived that day, and each person lit a *masu'ah* on the roof of their home. The *Mishnah* reports that they lit so many *masu'ot* that *Bavel* looked like one big bonfire. Once, several evil people kindled *masu'ot* on *Har Hazaytim*, even though it was not *Rosh Chodesh*, with the intent to mislead the Jews. They were indeed successful and caused a significant error to be made within *Am Yisrael*. Since that

incident, the sages of Israel decided that special emissaries designated by beit din would set out to every location where Jews resided to inform them that Rosh Chodesh had been declared.

בֵּיצֵד יָדְעוּ בָּל הַיְּהוּדִים בְּכָל הַמְּקוֹמוֹת שֶׁחֶל רֹאשׁ חֹדֶשׁ? הַמִּשְׁנָה מְסַפֶּרֶת, שֶׁבַּלַיְלָה הָיוּ עוֹלִים לְהַר הַזֵּיתִים וּמַדְלִיקִים בּוֹ "מַשּׂוּאוֹת" – לַפִּידִים גְּדוֹלִים. הָאָדָם שֶׁהֶחֶזִיק בַּמַשׂוּאוֹת, הָיָה מֵנִיף אוֹתָם קָדִימָה, אָחוֹרָה, לְמַעְלָה וּלְמַשָּה, עַד שֶׁרָאָה שֶׁמִישֶׁהוּ עוֹמֵד בָּהֶר מֵרְחוֹק וְגַם הוּא מֵנִיף מַשׂוּאָה, הוּא הֵבִין שֶׁרָאוּ אוֹתוֹ וְהַבִינוּ שַׁהִיּוֹם רֹאשׁ חֹדָשׁ.

בָּךְ הָיוּ מְנִיפִים מַשׂוּאוֹת מֶהַר לְהַר, עַד שָׁגַּם הַיְּהוּדִים

שֶׁהְתְגוֹרְרוּ בְּבָבֶל יָדְעוּ שֶׁהַיּוֹם רֹאשׁ
חֹדֶשׁ וְבָל אֶחָד הִדְלִיק מַשׂוּאָה עַל גַּג
מַשׂוּאוֹת רַבּוֹת כָּל כָּךְּ, עַד שֶׁבְּלִיקוּ
מַשׂוּאוֹת רַבּוֹת כָּל כָּךְ, עַד שֶׁבָּל
בָּבֶל נִרְאֲתָה בִּמְדוּרָה אַחַת גְּדוֹלָה.
פַּעַם אַחַת, הָיוּ רְשָׁעִים שֶׁהִדְלִיקוּ
מַשׂוּאוֹת בְּהַר הַזֵּיתִים, אֲפִלּוּ שֶׁלֹא
הַיָּה רֹאשׁ חֹדֶשׁ, בְּדֵי לְהַשְעוֹת אֶת
הַיְּהוּדִים, וּבָאֱמֶת הֵם נָּרְמוּ לְטָעוֹת
גִּדוֹלָה בִּקֵרֵב עַם יִשְׂרָאֵל וּמָאָז
גִּדוֹלָה בִּקֵרֵב עַם יִשְׂרָאֵל וּמָאָז

הֶחְלִיטוּ חַבְמֵי יִשְׂרָאֵל, שֶׁשְּׂלִיחִים מְיֻחָדִים מִשַּעֵם בֵּית הַדִּין יֵצְאוּ לְבָל הַמְּקוֹמוֹת שֶׁבָּהֶם מִתְגוֹרְרִים יְהוּדִים וְיוֹדִיעוּ לָהֶם שֶׁהִּבְרִיזוּ עַל רֹאשׁ חֹדֶשׁ.



## **Daf 24: WHERE DID RAV AND SHMUEL PRAY?**

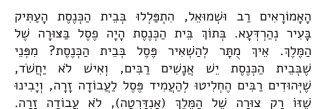
The Gemara relates that the righteous amoraim, Rav and Shmuel, prayed in the ancient synagogue in the city of Neharde'a. This synagogue contained a most unusual thing — a statue. Indeed, inside the synagogue there was a statue of the king. How was it permissible to leave a statue in the synagogue? Because many people were congregated in the synagogue, and no one would suspect that a large group of Jews had idolatrous intentions. People would

understand that it was merely a decorative monument of the king, and not an expression of avodah zarah (idolatry).

This synagogue also had a very special name: "Shaf v'Yatev." Why was the synagogue given this name? Before the destruction of the First Beit HaMikdash, Nevuchadnezzar, King of Bavel (Babylonia), exiled Yehoyachin, king of Judah, to Bavel, along with a majority of the talmidei chachamim (Torah scholars) and several nevi'im (prophets). According to legend, before

setting out to exile, they took with them Jerusalem stones and dirt from the Beit HalMikdash. When they arrived in Bavel, they used the dirt and stones to construct a synagogue in the city of Neharde'a. For this reason, the synagogue was named "Shaf v'Yatev" - "Shaf" (moved) "v'Yatev" (and settled). In other words, after the destruction of the Beit HaMikdash the Shechinah (Divine Presence) was uprooted, travelled from Jerusalem, and re-settled in Babylonia in this Shaf v'Yatev synagogue.

## יָר כ״ר: הֵיכָן הָתְפַּלְלוּ רַב וּשָׁמוּאֵלי 🍼



לְבֵית הַכְּנֵסֶת הַזֵּה גַם הַיַה שֶׁם מְיָחָד מְאֹד. שְׁמוֹ הָיָה "שָׁף וִיָתֵיב". מַדּוּעַ הוּא כָנָה כָךְ? לִפְנֵי חֻרְבַּן בֵית הַמִּקְדָּשׁ רָאשׁוֹן, הֶגִּלָה נְבוּכַדְנֵצֵּאר מַלֶּךְ בַּבֶּל אֶת יְבַנְיַה מֵלֶךְ יְהוּדַה לָבָבֶל, וְיַחַד עִמּוֹ גָּלוּ רֹב תַּלְמִידֵי הַחֲכָמִים וּנְבִיאִים אֲחָדִים. **לִפְנֵי** שַׁיַצְאוּ לַגַּלוּת, הֶם לַקְחוּ אָתַם

אַבַנִים וִעַפַר מִבֵּית הַמִּקְדֵשׁ וּבְהַגִּיעַם לַבַבַל, הִשְׁתַּמְשׁוּ בָּעָפָר וּבָאֲבָנִים הַלָּלוּ כָּדֵי לִבְנוֹת בֵּית כְּנֵסֶת בָּעִיר נְהַרְדְּעָא.

ַלַבֶן בָּנוּהוּ "שַׁף וְיַתֵּיב". "שַׁף" – נַסַע (מַשׁ). "יַתִּיב" – יַשַׁב. בָּלוֹמַר, אַחֲרֵי חָרְבַּן בֵּית הַמִּקְדָּשׁ, הַשִּׂכִינָה נָסְעָה, זָזָה מִירושַלַיִם, וְהָתִישִבָּה בָּבֵית כְּנֵסֶת זֵה.



### Daf 25: *MIDDOT V'DEREKH ERETZ:* THE DANGER OF JEWISH DISUNITY

One day, two eidim (witnesses) approached the Sanhedrin and said: "We saw the new moon last night!" Rabban Gamliel, head of the Sanhedrin, stood and declared: "Today is Rosh Chodesh Tishrei." However, Rabbi Yehoshua said: "Those men are eidei sheker (false witnesses) and Rabban Gamliel has sanctified the new moon in error."

Rabban Gamliel feared that this difference of opinion would lead to a machloket (dispute) within Am Yisrael. Some would say, "Today is Rosh Chodesh Tishrei" and others would say, "Not so! It is not yet Rosh Chodesh." What will be? Will every individual celebrate Rosh HaShanah when he or she chooses? Upon hearing that Rabbi Yehoshua had challenged his ruling, Rabban Gamliel sent him a message: "I decree that you must appear before me with money in your wallet on the day that Yom Kippur occurs according to your calculation!" Rabban Gamliel's order to Rabbi Yehoshua would serve as a sign that Rabbi Yehoshua had, in fact, conceded and accepted the correctness of Rabban Gamilel's calendrical determinations.

Rabbi Yehoshua heard the words of the Nasi and did what Rabban Gamliel requested. When he saw Rabbi Yehoshua, Rabban Gamliel stood up and kissed his head and said to Rabbi Yehoshua: "Come in peace, my teacher, and my student. You are my teacher, because you possess great wisdom, and you are my student, as you obediently accepted my ruling despite your initial disagreement."

# דַּף כ״ה: מִדּוֹת וְדֶרֶדְ אֶבֶץ: סַבָּנָת מַחֲלֹקֶת בְּעַם יִשְׂרְאֵל

יוֹם אֵחַד הָגִּיעוּ שָׁנֵי עֵדִים וְאָמְרוּ לְחַבְרֵי הַסַּנְהֶדְרִין: רָאִינוּ אֵמֵשׁ אֵת הַיַּרֵחַ". **עַמַד רַבּּן גַּמִלִּיאֵל, שֶׁהַיַה רֹאשׁ**" **הַסַּנְהֶדְרִין,** וְהָכָרִיז: "הַיּוֹם רֹאשׁ חֹדֵשׁ תִּשְׁרֵי". **אַבָּל רַבִּי** יָהוֹשָׁעַ אָמַר: "הָעֵדִים הַלָּלוּ שַׁקְרָנִים, וְרַבָּן גַּמְלִיאֵל קְדֵשׁ ."אֶת הַחֹדֵשׁ בִּטַעוּת

רַבַּן גַּמִלִּיאֵל חַשַּׁשׁ, שֵׁעוֹד מִעֵט תִּהְיֵה מַחֲלֹקֵת בְּעַם ישראל. חלק יגידו "היום ראש חדש תשרי", חלק יאמרו, "לא נַבוֹן, עוֹד לא הַיַה ראש חֹדֵשׁ" וּמַה יָהְיֵה? בַּל אָחַד יַעֲשֶוֹה רֹאשׁ הַשַּׂנָה מַתִּי שֶׁהוּא רוֹצֵה? מִיַּד צְּוָה רַבַּן גַמִלִּיאֶל עַל רַבִּי יָהוֹשָׁעַ, "אַנִי מִצַוָה עַלֵיךְ לַבֹא אֱלַי עִם אַרְנַק הַבֶּסֵף שֵׁלְּךָּ, בָּאוֹתוֹ יוֹם שֵׁלְפִי הַחֲשְׁבּוֹן שֵׁלָּךְ חַל יוֹם הַבְּפּוּרִים!".

שַׁמַע רַבִּי יִהוֹשָׁעַ לִדְבָרֵי הַנַּשִּׂיא רַבַּן גַּמְלִיאֵל וְעָשָׂה בַּך, וְרַבַּן גַּמִלִּיאֵל נִשַּׁקוֹ בִראשׁוֹ וְאַמֵּר לוֹ: **"בֹּא בְשַׁלוֹם ַרְבִּי וְתַלְמִידִי". "רַבִּי"** - מִפְּנֵי שֶׁהַיַה גַּדוֹל בְּחַכְמַה, וִ"**תַלִּמִידִי"** - מִפּנֵי שֶׁהִתְנַהֵג כְּתַלְמִיד שֶׁצְיֵּת לְדִבְרֵי רבּן גּמליאל.





# Daf 26: WHY DO WE NOT SOUND AN OX HORN ON ROSH HASHANAH?

On Yom Kippur, the Kohen Gadol stood in the most sacred

place in the Beit HaMikdash and performed the day's special Temple service. As we learned in Masechet Yoma, the Kohen

Gadol served in the Beit HaMikdash throughout the year

wearing eight garments, some of which are fashioned from gold. However, on Yom Kippur, when the Kohen Gadol entered

the Kodesh HaKodashim (Holy of Holies), he wore four white

Why did the Torah so command? The Gemara explains that the

Kohen Gadol indeed entered the Kodesh Hakodashim in order

for God to forgive Am Yisrael, and it is an inappropriate time for

him to be dressed in gilded garments, which are reminiscent of

the chet Egel HaZahav (sin of the Golden Calf.) Likewise, on Rosh

HaShanah there is no sounding of a shofar made from the horns

of a bull or a cow, so as not to serve as reminder of the chet Egel HaZahav (sin of the Golden Calf), given that a calf is the offspring

garments, none of which contained any gold fibers.

בִּיוֹם הַבְּפוּרִים עוֹמֵד הַכֹּהֶן הַגַּדוֹל בַּמַקוֹם הַקְדוֹשׁ בִּיוֹתֵר, בבית המקדש, ומקריב את הקרבנות של יום הכפורים. הַבּהֵן הַגַּדוֹל עוֹבֶד בָּכַל הַשַּׁנָה בְּבֵית הַמְּקְדֵּשׁ כִּשָּׁהוּא לַבוּשׁ שָׁמוֹנָה בָּגָדִים, חֵלֶק מֶהֶם עֲשְׂיִים זָהָב. אַךְ בִּיוֹם הַכִּפּוּרִים, בָּשַׁעַה שֵׁנָּכְנַס לָקֹדֵשׁ הַקַּדַשִּׁים, הוּא לַבַשׁ **אַרְבַּעַה בִּגְדֵי לַבַן,** שַׁאֵין בַּהֶם זַהַב

ַדַּף כ״ר: לָבָּה בְּרֹאשׁ הַשְּׁנָה אֵין תּוֹקְעִים

מדוע צותה כך הַתּוֹרַה? הַגִּמַרַא

> שַׁהַכּּהָן הַגַּדוֹל הַרֵי נָכְנַס לַעֲבֹד

מֶסְבִּירֵה,

בָּקֹדֵשׁ הַקַּדַשִּׁים כָּדֵי שָׁהַקּבַּ״ה לעם יסלח יִשְׂרַאֵל, וָאֵין רַאוּי שֶׁבָּאוֹתַהּ שַׁעַה יִהְיֵה לַבוּשׁ בְּגְדֵי

זַהַב, שַׁמַזּבִּירִים אֶת חֶטָא עָגֵל הַזַּהַב. **לָבַן, גַּם בִּרֹאשׁ הַשְּׁנַה אֵין** תוֹקעִים בַּשוֹפַר הֶעֲשוֹי מִקָּרָן שֵׁל שׁוֹר אוֹ פַרַה, כִּדֵי שֵׁלֹא לְהַזְבִּיר את חטא העגל, שהוא בנם של השור והפרה.

of a bull and cow.

## Daf 27: SOUNDING THE SHOFAR AND THE TRUMPET





When the Beit HaMikdash stood, three kohanim were stationed on Har HaBayit (Temple Mount) on Rosh Hashanah. The kohen in the center held a shofar and the two kohanim on either side of him held trumpets. When the time came to sound the trumpet, all three kohanim would play, but the kohen in the center sounded a long blast, while the kohanim with the trumpets sounded shorter blasts. Why? Because the essence of the mitzvah on Rosh Hashanah is to sound the shofar and not trumpets.

Why indeed did they sound trumpets? Chazal learned this practice from the verse in Tehillim (Psalms 98:6): "With trumpets and the sound of the shofar, raise your voices before God, the King." The Gemara recounts that Rabbi Halafta, who resided in the town of Tzippori, instructed for trumpets to be sounded on Rosh Hashanah, imitating what had been customary practice in the Beit HaMikdash. However, the chachamim said this practice should not be implemented, because trumpet blasts were only sounded in the Beit HaMikdash. Why? Because the verse [in Tehillim] states: "With trumpets and the sound of the shofar, raise your voices before God, the King." Meaning, only before God, the King, in the Beit HaMikdash, are trumpets to be sounded.

בַּזְמַן שֶׁבֵּית הַמְּקְדֵּשׁ הַיָה קַיַם, עַמְדוּ בִּראשׁ הַשְּׁנַה שָׁלשָׁה בֹהַנִים בַּהַר הַבַּיִת. הַכֹּהֵן הַאֶמְצַעִי אַחַז בַּשוֹפַר וּשְׁנֵי **הַכּהַנִים שַׁלִּצְדֵיו אַחַזוּ בַּחַצוֹצְרוֹת**. כְּשֵׁהְגִיעַ זְמַן תִּקִיעַת שׁוֹפַר, הַיוּ שִׁלַשְׁתַּם תּוֹקְעִים, אֲבַל הַכֹּהֵן הַאֵמְצַעִי שֶׁתַּקַע בַּשׂוֹפָר, הָאֱרִיךְ לִתְקֹעַ וְהַתְּקִעָה שֶׁל הַחֲצוֹצְרוֹת הָיְתָה קְצָרָה יוֹתֵר מִתִּקִיעַת הַשּוֹפַר, כִּי עִקַּר הַמִּצְוָה בִּרֹאשׁ הַשַּׂנָה הִיא לָתָקֹעַ בַּשּוֹפַר וִלֹא בַּחֲצוֹצְרוֹת.



באמת מדוע תקעו בחצוצרות? חז"ל למדו זאת מָן הַפַּסוּק בִּתָהִלִּים (פֵּרֵק צ"ח פַסוק ו') **"בַּחֵצצִרוֹת** וְקוֹל שׁוֹפַר, הַרִיעוּ לִפְנֵי הַמֵּלֶךְ ה'". רַבִּי חַלַפְתַּא שהתגורר בעיר צפורי, הורה לתקע בָּרֹאשׁ הַשַּׂנָה גַּם בַּחֵצוֹצְרוֹת כִּפִי שַׁנַהַגוּ בָּבֵית הַמִּקְדַשׁ, אַךְ חַכַמִים אַמִרוּ שֵׁאֵין לַעֲשׂוֹת כַּךְ, כִּי רַק בִּבֵית הַמִּקְדָשׁ תּוֹקָעִים גַּם בַּחֲצוֹצְרוֹת, מִפְּנֵי שֶׁבַּפַּסוּק כַּתוּב: "בַּחֲצוֹצְרוֹת וקוֹל שׁוֹפַר, הריעוּ **לפני המלך** ה". רַק לִפְנֵי הַמֵּלֶךְ ה', בְּבֵית הַמָּקְדַשׁ – תּוֹקָעִים בַּחֲצוֹצְרוֹת.



## Daf 28: HOW IS THE MITZVAH OF SOUNDING THE SHOFAR FULFILLED?

דף כ״ח: איד מקימים מצות הקיעת שופר?

In order to fulfill the mitzvah of shofar, the person sounding the shofar must intend for those hearing the blasts to fulfill their obligation. However, if the shofar blower thinks to himself: "I have no interest in anyone else fulfilling the mitzvah through the sounds of my shofar," then the others indeed do not fulfill the mitzvah.

It is necessary to ensure one more thing: A person who hears the sound of the shofar must intend to fulfill the mitzvah. Indeed, if a person suddenly heard shofar blasts on Rosh Hashanah, and had not intended to fulfill the *mitzvah*, that person truly did not fulfill his obligation.

Suppose a good and trustworthy Jew thoroughly intended to fulfill the mitzvah of shofar, but the moment the shofar blasts began he forgot to focus on fulfillment of the mitzvah. Did he miss out on his chance to fulfill the mitzvah? No! Why? Because that person intentionally went to the synagogue to hear the shofar, and therefore, fulfilled the obligation — even if at the precise moment he forgot to focus on the intention to fulfill the mitzvah. The fact that a person deliberately went to synagogue to fulfill the mitzvah conveys that person's intention la'tzeyt yedei chovah (to fulfill the obligation).

בדי לקים את מצות התורה לשמע קול שופר בראש הַשַּׂנַה, צַרִיךְ שֶׁהַתּוֹקָעַ בַּשוֹפַר יְתַכַּוַן לָהוֹצִיא אֶת **הַשּוֹמְעִים יָדֵי חוֹבַתַם**. אַךְ אָם הוּא תוֹקָעַ בַּשּוֹפֵּר וְחוֹשֶׁב ַלְעַצְמוֹ, "אֵינַנִּי מִעְנַיַן שֶׁהֶם יָקַיָּמוּ אֶת הַמִּצְוַה בַּשׁוֹפַר שֶׁלִּי", הָם בַּאֲמֵת לֹא קַיָּמוּ אֶת הַמִּצְוַה.

מִי שֵׁשוֹמֵעַ אֶת קוֹל הַשּוֹפַר, צַרִיךְ לְהִתְבַּוּן לְקַיֵם אָת הַמִּצְוָה. אֲבַל, אָם בִּרֹאשׁ הַשָּׂנָה אָדָם שָׁמַע פִּתִאֹם תִּקִיעַת שׁוֹפַּר, וִלֹא הִתִּכַּוֵן לִקַיֵּם אֵת הַמִּצְוָה, הוּא בֵאֱמֵת לֹא יַצַא יִדֵי חוֹבַת הַמִּצְוַה.



אדם לגבי שָׁהָתְחִילוּ לְתִקֹעַ בַּשׁוֹפַר, הוּא שַׁכַח לַחֲשֹׁב שַהוּא רוֹצֵה לִקְיֵם אָת הַמִּצְוַה- האם הוא קיים את המצווה ? התשובה היא בן, מפני שהוא הגיע לבית הַבְּנֵסֵת בְּדֵי לְשָׁמֹעַ קוֹל שׁוֹפַּר, וּלְפִיכַך יַצָא יִדֵי חוֹבַה, אַפִּלוּ שַׁבָּאוֹתוֹ רֻגַע שָׁכַח לְהָתְכַּוֵּן לַצֵאת יִדֵי חוֹבָה.

## D'VAR TORAH: PARASHAT TOLDOT



## תוֹרה: פַרשׁת תוֹלְדוֹת

The sages relate that when Ya'akov arrived to receive his blessing from Yitzchak, the scent of Gan Eden entered along with him, and for that reason, Yitzchak indeed chose to bless him - "Behold, the fragrance of my son is like the fragrance of the fields that God has blessed."

What is it about the sense of smell that ultimately leads Yitzchak to bless Ya'akov? The sense of smell is a penetrating sense, able to identify a person's inner nature. The prophet Isaiah predicted that in the future the Messiah will judge the peoples of the world by his extraordinary sense of smell. "And he will sense [the truth] through his reverence of God," and not based upon external appearance — "and not by the sight of what his eyes behold will he judge". Special are those people who are not satisfied to evaluate a matter by appearance alone. They succeed to penetrate into the depths of the matter without being confused by external distractions, and judge a person based on the content of that person's inner character.

בָּשַעָה שֶנִּכְנַס יַעַקֹב לְקַבֵּל אֶת הַבְּרַכַה מִיִצְחַק אוֹמְרִים חַזַ"ל שַׂרִיחַ גַּן עדן נִכְנַס עמוֹ, וַעַל כַּן בַּחַר יִצְחַק לְבַרְךְּ דַּוָקָא אוֹתוֹ– "רָאָה רֵיחַ בִּנִי כָּרֵיחַ שַׂדֵה אֲשֵׁר בָּרַבוֹ ה'".

מָה יֵשׁ בִּחוּשׁ הָרֵיחַ שֵׂדַּוִקָא הוּא זֵה שֵׂמּוֹבִיל אֵת יִצְחַק לָבַרֶךְ אֶת יַעַקֹב? חוּשׁ הַרֵיחַ הוּא הַחוּשׁ שַחוֹדֵר וּמְזַהֵה אָת פָנִימִיּוּתוֹ שֵל הַאַדַם. כִּשֵּׂיִשַׂעִיַהוּ הַנַּבִיא רוֹצֵה לְתָאֵר אֵת תִבוּנָתוֹ הַמִּיָחֶדֶת שֵׁל הַמַשִּׂיחַ הוּא אוֹמֵר כִּי הַדֶּרֶךְ בַּהַּ הוּא יִבְחַן אֶת הַאֲנַשִּׁים בַּעוֹלַם תָהָיֵה עַל יִדֵי חוּשׁ הָרֵיחַ הַפְּנִימִי– "וְהֵרִיחוּ בְּיִרְאַת ה'", וְלֹא עַל פִי מַבַּט חִיצוֹנִי- "וָלֹא לְמַרְאָה עֵינַיו יִשְׂפּוֹט". אַנַשִים מִיָחַדִים הֶם אֵלוּ שֵׂאֵינַם מִסְתַפָּקִים אוֹ מַעַרִיכִים דְּבַרִים על פי מראה חיצוני בלבד. הם מצליחים לחדר לתוך עָמִקוֹ שֵׁל הַדָּבָר מִבִּלִי לְהִתְבַּלְבֵּל מְמַסִיחִים חִיצוֹנִיִים, ושופטים את האדם על פי פנימיוּתוֹ.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N