





ן מַסֵּבֶת רֹאשׁ הַשָּׁנָה ט״ויב״א ו שַּׁבָּת פַּרָשַת חַיֵּי שַׂרָה ו י״חיב״ד הַשְּׁוָן תשפ״ב (30-24 אוֹקטוֹבֶּר 2021) Seder Moed | Masechet Rosh Hashanah 15-21 | Shabbat Parashat Chayei Sarah | 18-24 Cheshvan (Oct. 24-30)

### Daf 15: FIGS OF THE SABBATICAL YEAR

# דף ט״ר: הַתְּאֵנִים שֵׁל שַׁנַת השׁמטה



Many years ago, Gamliel and his father traveled to a beit midrash outside the city. They passed through fields and orchards containing fragrant fruits. However, they did not pick any of the fruits for themselves, of course, because the grove did not belong to them. Then, they passed through an orchard in which a certain type of fig tree grew. Gamliel was startled when he saw his father reach his hand out and pick several figs from the tree.

Gamliel said, "Father, are those [figs] permissible for you to take?" His father replied: "Surely you know that fruits of the Shmittah (sabbatical) year are hefker (ownerless), and every person is permitted to pick that fruit and eat to their heart's desire."

The pair continued to walk, and Gamliel suddenly remembered that the Shmittah year indeed occurred two year earlier. So, Gamliel asked: "Father, how is it permissible to pick the figs? The Shmittah year has already passed?" His father answered: "That's correct, my son. But we learn in the Talmud that these figs take three years to fully grow. These are figs that ripened and began to sprout during the Shmittah year, and therefore, they are hefker."



שהיה מְחוּץ לָעִיר. הֶם עַבְרוּ דֵרֶךְ שָׂדוֹת וּפַּרְדְּסִים שַׁבַּהֶם פָּרוֹת רֵיחַנִיִּים, אַבַל הֶם, כַּמוּבַן, לֹא קַטְפוּ לְעַצְמַם פֵּרוֹת, כִּי הַפַּרְדֵּס אֵינוֹ שַׁלַהֶם. וְהְנֵּה, הֶם עָבָרוּ לִיַד פַּרְדֵּס שֵׁבּוֹ גַדָלוּ סוּג מְסִיַּם שֵׁל עַצֵי תָאֵנִים, וָגַמִּלִיאֵל נָבָהַל כִּשָּׁרַאַה אֶת אַבִּיו מוֹשִׁיט אֶת הַיַּד וָקוֹטֵף תִּאֵנִים אֲחָדוֹת.

לפני שנים רבּוֹת צעדו גמליאל ואביו לבית המדרשׁ

ּאָמַר גַּמְלִיאֵל: "אַבָּא, הֲמָתָּר לָקַחַת?". הֵשִׁיב לוֹ אָבִיו: "הַרֵי וַדַּאי יוֹדֵעַ אַתָּה, כִּי פֵּרוֹת שָׁנַת הַשִּׂמְטָּה הָם הֶפָּקֶר, וְבַל אִישׁ רַשַּׂאי לִקְטֹף לְעַצְמוֹ פֵּרוֹת וַלָאֲכל כָּאַוַת נַפְשׁוֹ".

> הָמִשִּׁיבוּ הַשְּׁנַיִם לְהַלֶּךְ, וּלְפֵּתַע נְזָכַּר גַּמְלִיאֵל, הַרֵי שִׁנַת הַשִּׂמְשָּה הַיִּתָה לִפְנֵי שְׁנָתַיִם, ושאל- "אַבָּא, אֵיךּ אָמַרְתָּ שַׁמַתַּר לִקָּטֹף? הָן שָׁנַת הַשְּׂמַשֵּה חַלְפַה , זֶה מִכָּבַר?" הֶשִׁיב אַבִיו: "נַכוֹן בִּנִי אַבַל בַּתלמוד אנו למדים, שֶׁלַּתָּאֵנִים הַלָּלוּ לוֹקֵחַ שָׁלשׁ שָׁנִים לְגִדּלֹ. הַתִּאֵנִים הַלַּלוּ, חַנָּטוּ, הְתְחִילוּ לִצְמֹחַ, בְּשְׁנַת הַשִּׂמְטָּה, וִלָּכֵן הֵם הַפְּקֵר.



# Daf 16: PESACH, SUKKOT, AND SHAVUOT

# דף ט"ז: פסח, שבועות וסכות 🍑



The Mishnah taught on this daf states that, aside from Rosh HaShanah, there are other days on which God sits in judgment over certain items.

On Pesach, God seals the sentence concerning grain, whether it will be a successful or regrettable harvest: will abundant grain

grow, or will the yield be minimal. For this reason, God commanded the "Minchat HaOmer" (Omer offering) of barley to be sacrificed on Pesach, so that by virtue of performance of that mitzvah the grain yield would be blessed.

On Shavuot, the verdict is decreed regarding fruits that grow on a tree, i.e., how much fruit will grow, and whether those fruits will be sweet or bitter. On Sukkot, God judges the world concerning water, i.e., how much water will rain down on the world in the coming year, and at which locations. To that end, God commanded mitzvat nisuch hamayim (Water

Libation) be fulfilled on Sukkot, so that on account of that mitzvah we will merit an ample supply of rain.

בַּמִּשְׁנַה הַנִּלְמֵדֶת בִּדַף זֵה נֵאֵמַר, כִּי **בִּנוֹסַף לְרֹאשׁ** הַשַּׂנַה, יֵשׁ יַמִּים נוֹסָפִים שֶׁבָּהֵם הַקָּבָּ"ה יוֹשֵׁב וְדָן על דברים אַחַדים.

> בָּחַג הַפֵּסַח הַקַּב"ה דַּן אֵת הַתִּבוּאַה, הַאָם תִּהְיֵה טוֹבָה אוֹ רֻעָה; הַאִם תִּצְמַח תָבוּאַה רַבָּה אוֹ מִעֲט. לַכֶן הַקַּבַּ"ה צְוַה "לָהַקָּרִיב בִּפֶּסַח אֵת "מִנְחַת הָעֹמֵר" מְשִּׂעוֹרִים, כָּדֵי שֵׁבִּזְכוּת הַמְּצְוַה תִּתְבַּרֶךְ הַתִּבוּאַה.

> בַּחֵג הַשַּבוּעוֹת דַּן הַקַבַּ"ה אָת פֵּרוֹת הַאִּילַן, כַּמַה פֶרוֹת יָגִדְּלוּ, וְאָם יִהִיוּ מַתְקִּים אוֹ מַרִים. בַּחַג הַסְבּוֹת הַקַבַּ"ה דָן אָת הַמַּיִם, בַּמַה מַיִם יֵרְדוּ לַעוֹלַם בִּשַׁנַה זוֹ וּבָאֵלֶה מִקוֹמוֹת. לַכֶן צְוַה

ה' לִקַיֵּם אֶת מִצְוַת נְסוּךְ הַמַּיִם בְּחַג הַסְּכּוֹת, כְּדֵי שַבַּזְכוּת מִצְוַה זוֹ נַזְכֵּה לְגִשַׁמִים.

# Daf 17: POSITIVE CHARACTER TRAITS & FAVORABLE MODES OF BEHAVIOR איז מָדוֹת וַדְרֵוֹן אַלְייִ אָבוֹן אַלְייִ אָדִוֹן בּוֹלְייִ אַלְייִ אַן אַלְייִי אָבוּוֹן בּוּלְייִי אָבוּן בּוּלְייִי אָבוּלְייִ אַנְייִ אַנְייִ אַנְייִ אַנְייִ אַנְייִ אָרָיִי אָבוּלְייִ אָּבוּלְייִ אַנְייִ אָבוּלְייִ אָּבוּלְייִ אָּבוּלְייִ אָּבוּלְייִ אָּבוּלְייִ אָבוּלְייִ אָבוּלְייִי אָבוּילְייי אָבוּילְייי אָבוּבְיוּין בּיוּילְייי אָבוּרְייִי אָבוּבְיוּין בּיוּבְילִייי אָבוּילְייִי אָבוּרְייִי אָבוּילְייי אָבּילְייי אָבוּילְייי אָבּייי אָבוּילְייי אָבוּילְייי אָבוּייי אָבוּייי אָבּייי בּייי אָבּייי אָבּייי אָבּיי אָבּייי אָבייי אָבּייי אָבייי אָבּייי אָבּייי אָי



The Talmud recounts that once. Ray Huna son of Rabbi Yehoshua. become extremely ill. Rav Pappa entered his home to inquire about Rav Huna's well-being and saw that Rav Huna looked as if he was already dead. Rav Pappa said to the family members: "Prepare a shroud for Rav Huna, so that he may be buried in it." Ultimately, Rav Huna recovered. Rav Pappa was embarrassed to go see him because he had said to prepare a shroud for Rav Huna to bury him (thereby prematurely pronouncing Rav Huna's death.)

Later, Rav Huna recounted that he had truly reached his time to leave this world. But God noted that Ray Huna overlooks those who wrong him, and does not treat them as harshly as they deserve. Therefore, the Heavenly beit din would not, in turn, be exacting with him. He was granted additional years to live. From this anecdote, we learn that God does not apply the attribute of strict justice to a person who acts leniently toward others. Rather, that person is the recipient of God's mercy.

התלמוד מספר, שפעם חלה מאד **רב הונא, בנו של רב** יָהוֹשָׁעַ. הַלַּךְ רָב פַּפַּא לְבַקּר אָת הַחוֹלֵה רָב הוּנַא, וְהוּא רַאַה שָׁהַחוֹלֶה כָּבַר נָרָאָה כָמוֹ מֵת. אַמֵּר רָב פַּפָּא לִבְנֵי הַמִּשְׁפָּחָה: "הָכִינוּ תַכִּרִיכִים לְרֵב הוּנַא, כִּדִי לִקְבּר אוֹתוֹ בַהָם". בָּסוֹפוֹ שֵׁל דַּבַר **הבָריא רַב הוּנַא**, וַרַב פַּפַא הִתְבַּיִשׁ מַמֵּנוּ, כִּי הוּא אַמַר שַׁיַּכִינוּ לוֹ תַבְרִיכִים כָּדֵי לִקבּר אוֹתוֹ.

> אַחַר כַּךְ סְפֵּר **רַב הוּנָא**, שֵׁבֵּאֵמֶת אָכֵן הִגִּיעַ זְמַנּוֹ לָהְפַּטֵר מִן הָעוֹלָם, אֲבָל הַקָּב"ה אָמַר, שֶׁמִּפְּנֵי שֶׁרַב הוּנָא מַעֲבִיר עַל מדוֹתֵיו וְאֵינוֹ מַקְפִּיד עַל אֵלָה שמצערים אותו ואינו נוהג אתם בַּחְמָרֵה בִּדִיוּק כִּפִי שַׁמַּגִּיעַ לַהֶּם, לִפִּיכַךְ, גַּם בְּבֵית דין של מעלה לא יקפידו אָתּוֹ וְיִתְּנוּ לוֹ לְחִיוֹת שַׁנִים נוֹסָפוֹת. מַכַּאן לַמַדְנוּ, שָׁהַקָּב"ה אֵינוֹ נוֹהֶג בִּמְדַּת הַדִּין לְמִי שֵׁמַּעֲבִיר עַל מִדּוֹתַיו, אֱלַא נוֹהֶג עִמוֹ בִּמְדַת הַרַחֲמִים.

# Daf 18: IN MERIT OF TORAH & ACTS OF LOVINGKINDNESS

דף י״ח: בזכות תורה וגמילות חסדים הַיִּיתַה מִשְׁפַּחָה שֵׁל כֹּהַנִים בִּירוּשַׁלַיִם, שַׁכִּנְתַה

There was a family of kohanim in Jerusalem that came to be known as "The family of Rabban Yochanan," although there was no familial relationship whatsoever between them. Why, then, were they ascribed this name? Eli HaKohen lived many years ago. He lived even before the establishment of the First Beit HaMikdash, and he served as Kohen Gadol at the mishkan (tabernacle) in Shiloh.

Eli HaKohen was a great tzaddik (extremely righteous) and one of the gedolei hador (greatest Torah scholars of his generation). But his sons, Chofni and Pinchas, did not behave properly. As a result, God decreed that all of their offspring would die as young men, and not one of them would become old.

During the time of Rabban Yochanan ben Zakkai, a family of kohanim, whose sons all died at the age of 18, resided in Jerusalem. The family members went to see Rabban Yochanan and asked: "What should we do?" He told them: "Apparently, you are from the family of Eli

HaKohen. Go out and engage in Torah study, and through its merit you will be saved from punishment." And so, it was. They immersed themselves in Torah study and no longer died young. From that time onward, they were called "The family of Rabban Yochanan."

**״מִשְׁפַּחַת רַבַּן יוֹחַנַן״**, אֵפָלוּ שֶׁהֶם לֹא הַיוּ קָרוֹבֵי מִשִׁפַּחָה שֵׁלּוֹ בִּכְלַל.

ַמַדוּעַ כִּנוּ כַּךְ? לִפְנֵי שַׁנִים רַבּוֹת מָאֹד, חַי עֵלִי הַכּהָן. הוּא חַי עוֹד לִפְנֵי הַקָּמַת בֵּית הַמְּקְדַּשׁ הָרָאשׁוֹן, וְשְׁמֵשׁ בֹהֶן גַּדוֹל בִּמִשְׁבַּן שִׁילה. עֵלִי הַבֹּהֵן הַיַה צַדִּיק גַּדוֹל וּמִגְּדוֹלֵי הַדּוֹר, אֲבַל בַּנַיו חַפָּנִי וּפִינְחַס לֹא נַהַגוּ כַהֹגֵן, וּמִפְּנֵי כַּךְ גָּזַר הַקָּב"ה שַׁכַּל הַצֵּאֱצָאִים שַׁלָּהֵם יִפַּטְרוּ מָהַעוֹלַם כִּשָׁהֵם צָעִירִים, ואַף אָחַד לֹא יָהְיֵה זַקּן.

> בָּתִקוּפַת רַבָּן יוֹחָנַן בֵּן זַכַּאי, הִתְגוֹרְרָה בירושלים מִשִׁפַּחַה שַׁהַבַּנִים כֹהַנִים, שַׁלַהֶם הַיוּ נִפְּטַרִים שמונה בגיל

> > עשׂרָה. הַלְבוּ בְּנֵי לַרַבִּי הַמִּשַׁפַּחַה וּשָׁאֵלוּהוּ: יוֹחַנַן,

"מַה נַּצֵשֶׂה?". אָמַר לָהֶם: "בַּנִּרְאֶה אַתֶּם מִמִּשְׁפַּחַת עֵלִי הַבּהָן. לְבוּ וַעְסָקוּ בַּתּוֹרֵה, וְבַךְ תְּנַּצְלוּ מִן ָהַעֹנֵשׁ". כַּךְ הַיַה. הֶם עַסְקוּ בַּתּוֹרֵה וִלֹא נִפְטְרוּ צְעִירִים, וּמֵאַז קַרָאוּ לַהֶּם **"מִשְׁפַּחַת רַבַּן יוֹחַנַן"**.





# Daf 19: MEGILLAT TA'ANIT (THE SCROLL OF FASTS)

# דף יש: מִגְלַת תַּעַנִית

Approximately 100 years before the destruction of the Second Beit HaMikdash, Chachamei Yisrael (the sages) composed a scroll, on which they wrote down all of the dates when miracles were performed on behalf of the Jewish people to save them from potential tragedy. The chachamim ruled that on those days fasting was prohibited, and the days were treated as quasi-holidays.

After the destruction of the Beit HaMikdash, the chachamim nullified Megillat Ta'anit, and the dates listed in it were no longer considered yamim tovim — with the exception of two holidays, Chanukah and Purim, on which we praise God for the miracles and wonders He performed on behalf of our ancestors.

One of the dates written in Megillat Ta'anit was 28 Tevet. What occurred on that day? The evil Romans decreed a prohibition against B'nei Yisrael learning Torah, conducting a Brit Milah, or observing Shabbat. The chachamim went out to protest in the streets: "Indeed, we are all the children of the same father and mother (i.e., the offspring of Yitzchak and Rivka, parents of Ya'akov and Eisav). So why have you mandated such harsh decrees against us?" The king heeded their cries and revoked the harsh decrees.

ָמֶאָה שַׁנַה בָעֵרֶךְ לִפְנֵי חָרָבַּן בֵּית הַמִּקְדַשׁ הַשֵּׂנִי, חִבָּרוּ חַכְמֵי יִשְׂרָאֵל מִגַלַּה, בַּה הֶם כַּתָבוּ אֶת כַּל הַיַּמִים שַבַּהֵם הַיוּ לַעָם יִשְׂרָאֵל נָסִים וָהֶם נָגאַלוּ מַצַּרוֹת שוֹנוֹת. חַבְמֵי יִשְרֵאַל תַּקְנוּ, שַבַּיַמִים הַלֵּלוּ יָנָהַגוּ יוֹם טוֹב בְּכַל שַׁנָה וָאַסוּר לָהָתְעַנּוֹת בַּיַמִים הַאֶּלֶה.



אַחַרִי שַׁחַרַב בַּית הַמִּקְדַשׁ, בַּטָּלוּ חַכַמִים אָת "מִגְלַּת תַּעֲנִית", וְהַיַּמִים שֵׁרְשׁוּמִים בַּה בָּבָר אֵינָם יָמִים טוֹבִים, אַךְ הֶם הִשְּׁאִירוּ שָׁנֵי תַאַרִיכִים - חַנְבַּה וּפוּרִים, בַּהֵם אַנוּ מוֹדִים וּמְהַלְלִים לַה' עַל הַנָּסִים וְעַל הַנְּפַּלַאוֹת שַעשה לַאַבוֹתִינוּ.

אַחַד מֵאוֹתַם יַמִּים שֶׁהַיַה כַתוּב בְּמִגְלַת תענית - היה יום כ"ח בטבת. מה אָרֵע בִּיוֹם זָה? הַרוֹמֵאִים הַרְשַׁעִים גַּזְרוּ, שַׁבְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא יִלְמְדוּ תוֹרָה, לֹא יַעַרְבוּ בַּרִית מִילָה וַלֹא יִשְׁמִרוּ שַׁבַּת. הַלְבוּ הַחַכַמִים וְהִפָּגִינוּ בַרְחוֹב: "הֵן כִּלָנוּ בִּנֵי

אוֹתוֹ אַב וַאֶם (=צֵאֱצַאִים שֵׁל יִצְחַק וַרְבָקַה, הַהוֹרִים שֵׁל יַצַקֹב וְצֵשָוֹ), וּמַדּוּעַ דַּוְקָא עָלֵינוּ אַתֵּם גּוֹזְרִים גָּזֵרוֹת קָשׁוֹת בָּאֵלֵה?". שַׁמַע הַמֶּלֶךְ אֵת צַעַקוֹתֵיהֵם וְהוּא בְּשֵּל אֵת הַגְּזֵרָה.

### **Daf 20: DETERMINING THE JEWISH CALENDAR**

# ?דף כי: מי מחליט מתי ראש חדש

הַיּוֹם יֵשׁ לָנוּ לוּחַ שָׁנָה, שֲקָבַע הָאָמוֹרָא הְלֵּל, וּבּוֹ מְסְדַּרִים



Today, we have a yearly calendar instituted by the Patriarch Hillel II, in which Roshei Chodashim (new moons) and holidays are predetermined to fall out on fixed dates. Formerly, when the Sanhedrin convened in Jerusalem, they would declare the arrival of Rosh Chodesh each month on an ad hoc basis.

How was the date of Rosh Chodesh determined? At the start of the lunar cycle, the visible moon is very small. It continues to grow with each passing day, until the middle of the month when it looks like a ball. After that, the moon begins to wane and becomes progressively smaller, until it disappears completely from view. When the moon can be seen again, its reappearance marks the start of a "new moon." At that time, witnesses would appear before the Sanhedrin and testify they had seen the new moon. The beit din would then declare that day as Rosh

Chodesh. The earliest phase of the new moon is called "molad," since the moon appears to be nolad (born) anew.

00000000000 ניסן ניסן ניסן ניסן ניסן

רָאשֵׁי הֶחֲדַשִּׁים וְהַחַגִּים, בִּדִיּוּק בָּאֵיזֵה יוֹם יַחוּלוּ. פַּעַם, בָּשֶׁבִּירוּשָׁלַיִם הָיוּ הַסַּנְהֵדְרִין יוֹשָׁבִים, הַיוּ הֶם קוֹבְעִים אֵת רֹאשׁ חֹדֵשׁ בִּּכָל חֹדֵשׁ.

בֵּיצַד? בִּתִחְלַּת הַחֹדֵשׁ הַיַּרֵחַ קַטַן מָאֹד, וּמְדֵּי יוֹם הוּא ָגָדֵל וָהוֹלֶךְ, עַד שֵׁבָּאֵמְצַע הַחֹדֵשׁ הוּא נָרְאֵה כָּמוֹ בַדוּר. אַחַר כַּךְ הוּא שׁוּב ַקַטֵן וְהוֹלֶךְ, עַד שָׁהוּא נֵעֵלָם לַחַלוּטִין. **בִּשָּהַיַּרֵחַ מוֹפִיעַ** פַעַם נוֹסֶפֶת, וַרוֹאִים אוֹתוֹ שׁוּב, זֵה סְמַּן שֵׁהָתְחִיל חֹדֵשׁ חַדַשׁ. עֵדִים הַיוּ בָּאִים לַסַּנְהֶדְרִין, וּמְעִידִים שַׁרַאוּ אֶת הַיַּרֵחַ וּבֵית דִּין הַיוּ מַבְרִיזִים שַהַיּוֹם רֹאשׁ

ָתֹדֶשׁ. הַיָּרֵחַ הֶחָדָשׁ נִקְרָא "מוֹלָד", מִפְּנֵי שֵׁהוּא "נוֹלַד" מֵחַדַשׁ. הוּא הַרֵי נַעֵלָם מֵעֵינֵינוּ, וְחַזַר וְנוֹלַד.



### **Daf 21: DESECRATING SHABBAT TO SANCTIFY** THE NEW MONTH

The chachamim learned from Torah verses that if the necessity arises, it is permissible to desecrate Shabbat in order to sanctify the new month. If a Jew lived a far distance from Jerusalem, and succeeded in seeing the "molad," the new moon, that person was obliged to immediately head to Jerusalem - even though it is halachically prohibited on Shabbat to go out more than 2,000 amot (cubits) beyond your city of residence. This person is even permitted to ride on a donkey, if needed. Moreover, if the witness to the new moon was afraid to set out on the road alone, it was permissible to take sticks as weapons, and people as escorts.

Rabban Yochanan ben Zakkai said: "When the Beit HaMikdash stood, it was proper, when necessary, to desecrate Shabbat to bear witness to any new moon so that the Rosh Chodesh Musaf sacrifice be brought on the correct day." However, once korbanot were no longer sacrificed, it was unnecessary to desecrate Shabbat to testify before beit din, except concerning the months of Nissan and Tishrei because of the holidays that occur during these months (i.e., Pesach, Rosh HaShanah, Yom Kippur, Sukkot). For those two months it was necessary to desecrate Shabbat so as to ensure that the holidays would be observed at the correct times.

# דף כ״א: חלויל שבת כדי לקדש

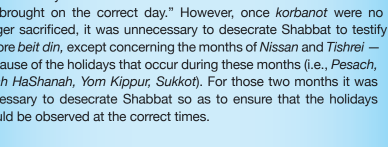
חַבַמִּים לַמִדוּ מִפְּסוּקִי הַתּוֹרַה, בִּי אָם יֵשׁ צֹרַך, מתַר לָחַלֶּל אָת הַשַּׂבַּת כִּדֵי לִקְדֵּשׁ אָת הַחֹדֵשׁ. אָם יְהוּדִי מִתגוֹרֵר רַחוֹק מִירוּשַׁלַיִם וְהָנֵּה, הוּא הָצִלְיחַ לִרְאוֹת אֶת ָהַ"מּוֹלֶד", הַלְּבָנָה הַחֲדָשָׁה. מִיָּד עַלָיו לָלֵכֵת לִירוּשָׁלַיִם, ָאַפָּלוּ שֶׁבָּשַׁבַּת אַסוּר לַצֵאת יוֹתֵר מֵאַלְפַּיִם אַמַה מְחוּץ לַעִיר.

ָמְתָּר הָיָה לוֹ גַּם לִרְכֹּב עַל חֲמוֹר, אָם הָיָה בִּכָךְ צֹרֵךְ, וָאָם הוּא פַּחַד לַצֵאת לַדֻּרֵךְ לְבַד, לַקַח אָתּוֹ מַקּלוֹת וַאַנַשִּׁים שַׁיָּלַוּוּ אוֹתוֹ. **אַמַר רַבַּן יוֹחַנַן בָּן** 

> זַבַּאי: בַּל עוֹד שַבֵּית הַמַּקְדַשׁ קַיַּם, יֵשׁ צרך לחלל את השבת כדי לדעת מתי ראש חדש ומַתִּי צַרִיךְ לְהַקְרִיב קַרְבַּן

> > **רֹאשׁ חֹדֵשׁ.** אֲבָל אַחֲרֵי שֵׁכְּבָר לֹא מַקּרִיבִים קַרְבַּנוֹת, אֵין לָחַלֵּל אֵת הַשַּׂבַּת **אֵלַא לִפְנֵי** חֹדֵשׁ נִיסָן וְחֹדֵשׁ תִּשְׁרֵי, כִּי בחדשים האלה חלים החגים וַהַעֵּדִים צְרִיכִים לְחַלֵּל אֵת הַשַּׂבַּת כָּדֵי שֵׁיֵּדְעוּ מַתַי בִּדְיּוּק

ָחָל רֹאשׁ חֹדֶשׁ וִיקַיִּמוּ אֵת הַחַגִּים בִּזְמַנַּם.



# D'VAR TORAH: PARASHAT CHAYEI SARAH



When Eliezer sought to find a worthy bride for Yitzchak, he decided upon a sign, and declared that the woman who offered him water, and continued giving water to his camels as well, would be the right woman. Why precisely did Eliezer choose this particular sign? Rabbi Wolbe explains the matter by sharing a story about a man who approached a rabbi on erev Pesach and asked him if it was possible to fulfill the mitzvah of [drinking] "4 cups" with milk, since he did not have money to buy wine. The rabbi immediately took out a large sum of money from his pocket and gave the man much more than the cost of a bottle of wine. After the man left, the rabbi's wife asked her husband: "Why did you give the man such a large sum, indeed, he only asked about the 4 cups?" The rabbi replied, "A person who asks about using cups of milk [in place of wine] likely lacks much beyond that. True gemilut chasadim (loving kindness) means seeing beyond the direct needs of the person standing before you. That is the manner in which Rivkah Imeinu revealed her exemplary virtues, in that she gave beyond what Eliezer requested, when she said: "I will draw [water] for your camels, as well."

בְּשֵּאֵלִיעֵזֵר מְחַפֵּשׁ לָדַעַת מִי הַבַּלָּה הָרְאוּיָה לִיִצְחָק וֹהוּא מַצִּיב סִימַן וָאוֹמֶר- שֵׂהַאָשַׂה אֲשֵׂר תָתֵן לוֹ מַיִם וְתוֹסִיף לָהַצִּיעַ לְהַשְּקוֹת גַּם אֶת גַּמַלַיו, הִיא ָהָאִשָּה הַמַּתִאִימָה.מַדוּעַ דַּוְקָא סִימָן זֵה נִבְחַר ע"י אֱלִיעֻזַר? הַרָב ווֹלְבֶּה מַסְבִּיר אֶת הַעָנִיַן ע"פ סְפּוּר עַל אַדַם שֵהָגִּיעַ לְרַב בְּעֵרֵב פֶּסַח וְשַאַל אוֹתוֹ– הַאָם נָתַן לָקָיֵם אֶת מִצְווֹת "4 כּוֹסוֹת" עָם ָחָלָב, שֶׂבֵּן אֵין לוֹ כֶּסֵף לִקָנוֹת יַיִן. מִיַד הוֹצִיא הַרַב מִבָּיסוֹ סָבוּם גַּדוֹל שֵל בֶּסֵף וְנַתַן לוֹ הַרְבָּה מֵעֶבֵר לְבַקבּוּקִי יַיִן. לָאַחַר שַהַלַּךְ, שַאַלַה אָשַת הַרַב אַת בַּעַלַה- מַדּוּעַ נַתַן לוֹ סָכוּם כֹּה גַּדוֹל הַרֵי הוּא שַׂאַל ַרָק עַל ד' כּוֹסוֹת? עַנַה הַרַב- שֵׂמִי שֵשׁוֹאֵל עַל בּוֹסוֹת שֵל חַלָב בַּנַרְאָה חַסֵר לוֹ הַרְבָּה מֵעֶבֵר לְכַךְ. גָּמִילוּת חַסַדִים אַמִתִית רוֹאַה הַרְבֵּה מֵעֶבֵר לַצֹּרֶךְ הַיַשִּיר שַבַּא מוּל הַאַדַם. וְכַךְ רְבַקָה אָמֵנוּ גָּלְתַה אֶת מִדּוֹתֵיהָ הַשּוֹבוֹת בִּמָה שֵנַתְנָה מֵעֵבֵר לְבַקָשָׁתוֹ שֶׁל אֱלִיעֶזֶר- "גַּם לִגְמַלֶּיךּ אֶשְׂאַב".

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N