





(2021 בּיֶבֶה ל"ט־כ"ה | שַׁבְּת חוה"מ סוּכוֹת | י"ג־י"ט תְּשְׁרֵי תשפ"ב (25־25 סֶבְּטֶמְבֶּר 2021) Seder Moed | Masechet Beitzah 19–25 | Shabbat Chol HaMoed Sukkot | 13-19 Tishrei (Sept. 19-25)





#### **Daf 19: THANKSGIVING OFFERING**

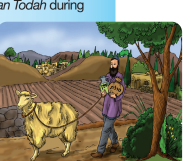
דף יש: קַרְבַן תּוֹדָה



A person who was saved from mortal danger, e.g., someone who has recovered from severe illness or safely traveled dangerous roads, or a person who was imprisoned and then released, were all required to offer a *Korban Todah* (thanksgiving offering). Forty loaves were brought together with the *Korban Todah*, i.e., 30 *matzot* and 10 loaves of *chametz*. After the *korban* was sacrificed, the 40 loaves were eaten.

The Talmud states that it was not permissible to offer a Korban Todah during

Chol Hamoed Pesach, because it required offering 10 loaves of chametz (leavened bread) and chametz is prohibited to eat during Pesach. The Korban Todah was not even offered on erev Pesach, as the eating of chametz on erev Pesach was only permissible until noon (midday), and there was concern that half a day was not sufficient time to eat the large number of bread loaves required. And indeed, it was necessary to eat all 40 loaves because they were considered to be a constituent element of the korban.



מִי שֶׁבְּצֵּל מִסַּבָּנָת חֲיִים, לְמָשָׁל, חוֹלֶה קַשֶּׁה שֶׁהְתְרַפֵּא, מִי שֻׁעַבָּר דְרַבִים מְסוּכַנוֹת וְנִיצֵל, אוֹ מִי שֶׁהָיָה בְּבֵית סֹהַר בְּמַצַב מְסוּכַן וְנִצֵּל מִשְׂם, צָרִיךְּ לְהָבִיא קָרְבַּן תּוֹדָה לְבִית הַמִּקְדָשׁ. יַחַד עִם קָרְבַּן תּוֹדָה מְבִיאִים אַרְבָּעִים חַלּוֹת; שְׁלֹשִׁים מַצּוֹת וְעֶשֶׂר חַלּוֹת חָמֵץ. אַחֲרֵי שֶׁמַּקְרִיבִים אֶת הַקָּרְבָּן, אוֹכְלִים אֶת אַרְבָּעִים הַחַלּוֹת.

> הַתּּלְמוּד אוֹמֶר שָׁבְּחֹל הַמּוֹעֵד שֶׁל בֶּּסַח אִי אֶפְשָׁר לְהָבִיא קָרְבַּן תּוֹדָה, מִפְּנֵי שָׁעִם קַרְבַּן הַתּוֹדָה מְבִיאִים עָשֶׂר חַלּוֹת חָמֵץ, וְאָסוּר לָאֶכֹל חָמֵץ בַּפְּסַח. אֲפִלּוּ בְּעֶרֶב בָּּסַח לֹא מְבִיאִים קָרְבַּן תּוֹדָה, מִפְּנֵי שֶׁבְּעֶרֶב בְּּסַח מֻתְּר לֶאֱכֹל חָמֵץ רַק עַד חֲצוֹת (אֶמְצַע) הַיּוֹם, וְחוֹשְׁשִׁים, שֶׁלֹא יַסְפִּיקוּ לֶאֶכֹל בָּל בָּךְ הַרְבֵּה חַלּוֹת בַּחֲצִי יוֹם, וַהֲרֵי צְרִיךְּ לָאֶכֹל אוֹתַן, בִּי הֵן בְּמוֹ קַרְבַּן.



# Daf 20: THE EXCEPTIONAL QUALITIES OF HILLEL THE ELDER שֵׁל הָבֶּל הַהָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנְל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנָּל הַנְּל הַנָּל הַנְּל הַנָּל הַנְּל הַנְל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְּל הַנְיל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הַנְּל הְנְיל הַנְּל הַנְּל הַבְּל הְנְל הְנְיל הְנְיל הְנְל הְנְיל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְל הְנְיל הְבְּל הְנְיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הִיבְּיל הְיבּיל הְבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הְיבּיל הּבְיבּיל הְיבּיל הּבּיל הּבְּל הְבּיל הְבּיל הְבְיל הְבְיל הְבְיל הְ



Once, the *tanna*, Hillel HaZaken arrived at the *Beit HaMikdash* on *Yom Tov* with an animal he wanted to offer as a *Korban Olah* (burnt offering). **A** *Korban Olah* is sacrificed in its entirety on the *mizbe'ach* (altar), leaving nothing remaining to be eaten. For that reason, Shammai maintained it was prohibited to offer a *Korban Olah* on *Yom Tov*, being that it was not possible to eat the meat of this *korban*, and it is prohibited to perform *melachah* on *Yom Tov* unless that *melachah* is necessary for food production.

Hillel HaZaken disagreed with Shammai and held it was permissible to offer a Korban Olah on Yom Tov. When Hillel HaZaken ascended Har HaBayit (Temple Mount), the disciples of Shammai the Elder approached him and asked: "Did you come here to offer a Korban Olah? Indeed, you are aware that Shammai says it is prohibited!"

And what did Hillel respond? The Talmud states that Hillel was extremely humble, and did not want to tell them: "I disagree with Shammai! I hold a different opinion regarding this halachah!" Therefore, Hillel said: "No. No, I did not come here to offer a Korban Olah, but rather, a Korban Shlamim (peace offering)."

פַּעַם אַחַת הָגִּיעַ הַתַּנָּא הָלֵּל הַזָּקֵן לְבֵית הַמְּקְדָּשׁ בְּיוֹם טוֹב, עִם בְּהֵמָה שָׁהוּא רָצָה לְהַקְרִיב לְקָרְבַּן עוֹלְה. **קּרְבַּן** עוֹלְה. **קּרְבַּן** עוֹלְה. **קּרְבַּן** עוֹלְה. **קּרְבַּן** עוֹלְה. **קּרְבַּן אֶת בְּלוֹ,** וְאֵין מַשְּאִירִים מְשָׁב הַמִּזְבָּחַ אֶת בְּלוֹ, וְאֵין מַשְּאִירִים מְשָּׁב לְבָּן עוֹלְה. לָבֵן סָבַר שַׁמַאי, שֶׁבְּיוֹם טוֹב אָסוּר לְהֵקְרִיב קָרְבַּן עוֹלָה, שֶׁהֲרֵי אִי אֶבְּשָׁר לֶאֱכֹל אוֹתוֹ וּבְיוֹם טוֹב אַסוּר לָתֲשוֹת מְלַאכּוֹת שֵׁאֵינֵן לְצֹרֶךְ אַבְּילַה.

הָלֵל הַדָּקֵן חָלַק עַל שַׁמַּאי וְסָבַר: שָׁגַּם בְּיוֹם טוֹב מֶתָּר לְהַקְרִיב קָרְבַּן עוֹלָה. בְּשֶׁעָלָה הָלֵל הַדְּקֵן לְהַר הַבַּיִת עִם קָרְבַּן הָעוֹלָה, נִגְּשׁוּ אֵלָיו תַּלְמִידָיו שֶׁל הַבַּיִת עִם קָרְבַּן הָעוֹלָה, נִגְשׁוּ אֵלִיו תַּלְמִידִיו שֶׁל שַׁמַּאי הַדָּקֵן וּשְׁאֵלוּהוּ: "הַאִם בָּאתָ לְהַקְרִיב קָרְבַּן עוֹלָה? הְרֵיב שָׁשְׁמַּאי אוֹמֵר שֶׁאָסוּר!"

וּמֶה עָנָה לָהֶם הִלֵּל? הַתַּלְמוּד מְסַפֵּר שֶׁהַלֵּל הָיָה עָנָיו כָּל כָּךְ, וְהוּא לֹא רָצְה לוֹמַר לָהֶם, "אֲנִי חוֹלֵק עַל שַׁמַּאי! אֲנִי סוֹבֵר אַחֶּרֶת!", לָבֵן הוּא אָמַר: "לֹא. לֹא בָאתִי לְהַקְרִיב קָרְבַּן עוֹלָה, אֵלֶא קַרְבַּן שְׁלַמִים".



### Daf 21: A LARGE FEAST FOR NON-JEWISH SOLDIERS

# דף כ"א: הסעדה הגדולה לחילים הגוים 🌖



During the Tannaitic era, here was a tanna named Rabbi Shimon the Timnite. On one holiday, Rabbi Shimon did not arrive at the Beit Midrash (study hall). The next day, the tanna Rabbi Yehudah ben Bava asked him: "What happened, Rabbi Shimon? Why didn't you come to the Beit Midrash last night?"

Rabbi Shimon the Timnite replied: "Yesterday we had tremendous trouble. A military unit arrived in our city, seeking to pillage all of our homes. In order to placate the soldiers, we swiftly slaughtered a calf, and prepared a large feast for them. The soldiers ate until they were full, and then left without bothering us."

Rabbi Yehudah ben Bava said: "On Yom Tov, it is only permissible to slaughter a kosher calf on behalf of a non-Jew, i.e., an animal whose meat a Jew can eat as well. However, it is prohibited to slaughter a treifah (non-kosher) calf on behalf of a non-Jew." Why? Because on Yom Tov it is only permissible to perform melachot required "I'tzoreckh ochel nefesh" (for the

sake of food preparation) - so that a Jew can eat. Therefore, if the calf was kosher, a Jew could eat its meat as well, and so it would be permissible to perform shechitah on that calf on Yom Tov — because that shechitah would be considered for the sake of the Jew as well.

בָּתָקוּפַת הַתַּנָּאִים חַי תַּנָּא וּשָׁמוֹ **רַבִּי שִׁמְעוֹן הַתִּימִנִי**. באחד החגים, לא הגיע רבי שמעון התימני ללמד תורה בָּבֵית הַמִּדְרָשׁ. לְמָחֲרָת שָׁאַל אוֹתוֹ הַתַּנַּא **רַבִּי יִהוּדָה בֵּן** בַּבָא: "מַה קַרָה רַבִּי שִׁמְעוֹן, שֵׁלֹא הָגַעַתַּ?".

עַנָה לוֹ רַבִּי שִׁמְעוֹן הַתִּימִנִי: "אֱתְמוֹל הַיִּתָה לָנוּ צַרָה גִדוֹלָה. חַיָּלִים גוֹיִם בָּאוּ וְרַצוּ לַחֲטֹף שַׁלָל מְהַבַּתִּים שַׁלַנוּ. בָּדֵי לְהַרְגִּיעַ אוֹתַם, מְהַרְנוּ לְשָׁחֹט עָגֵל, הֶבַנוּ לָהֶם סִעְדָּה גִדוֹלָה, וְהֶם אָכְלוּ וְשָׂבְעוּ וְעַזְבוּ אוֹתַנוּ וְלֹא הָצִיקוּ לַנוּ".

> אָמַר רַבִּי יִהוּדָה בֵּן בָּבָא: בִּיוֹם טוֹב מִתַּר לִשָּׁחֹשׁ עֲבוּר גּוֹי רַק עֵגֶל כַּשֵׁר שַגַם יהודים יאכלו ממנו, אַבַל עַגֵל טַרַפַה אַסוּר לשחט לגוֹי. מדוּע? מפּני שַׁבִּיוֹם טוֹב מְתָּר לַעֲשוֹת מלאבות, רַק "לצרַך אבל נפַשׁ" שֵׁל יָהוּדִי - לְצֹרֶךְ

אַבִּילָה שֵׁל יִהוּדִי. לָבֶן, אָם הָעֵגֵל כַּשֵׁר, גַּם יִהוּדִי יַבוֹל לָאֵכל מִמֶנוּ, וּמְתַּר לִשְׁחֹט אוֹתוֹ, כִּי זָה נַחַשָּׁב שְׁחִיטֵה גַם לִצרֶךְ הַיָּהוּדִי.



### **Daf 22: Taking of Oil From A Lamp Burning on Oil**

One of the prohibited labors on Shabbat is the *melachah* of "mechabeh" (extinguishing). It is prohibited to extinguish fire on Shabbat. Is it permissible to take a little bit of oil from an oil-filled saucer, in which there is a lit wick? The Talmud states that a person who removes oil from a such a saucer violates the issur (prohibition) of "mechabeh" because the lamp was meant to remain lit for a certain period and now (once some oil has been removed) the fire will burn for a shorter time.

There is another similar halachah, the melachah of "mav'ir" (kindling fire). Not only is lighting a fire prohibited, but adding oil to a fire is also prohibited, because additional oil causes the lamp to remain illuminated for a longer period of time.

# דף כ"ב: לקיחת שמן מנר דולק בשבת



אַחַת הַמִּלָאבוֹת שָׁאַסוּר לַעֲשׂוֹת בִּשְׁבַּת הִיא מִלֶּאבֶת "מְבַבֵּה" –אָסוּר לְכַבּוֹת אֵשׁ. הַאָם מְתַּר לָקַחַת מְעַט שָׁמֶן מִצְלוֹחִית שֶׁל שֶׁמֶן, שֶׁבָּה יֵשׁ פְּתִלָּה שֶׁדּוֹלֶקֶת? הַתַּלְמוּד אוֹמֵר, שָׁמִי שָׁלּוֹקָחַ שָׁמֵן מַהַצְּלוֹחִית, עוֹבֵּר עַל אָסוּר "מְבַבֶּה" מִפְּנֵי שֶׁהָאֵשׁ הַיִּתָה אֲמוּרַה לִדְלֹק זָמַן מִסְיַם, וָעַתַּה, אַחֲרֵי שַׁלַּקָחוּ מֵהַשַּׁמֵן שַׁלַּהּ, הִיא תָבַעַר פַחוֹת זָמַן.



ישנה הלכה דומה במלאכת "מַב**ִעִיר**" - לֹא רַק לְהַדְלִיק אָשׁ אָסוּר, אֵלָּא גַם לְהוֹסִיף שַׁמֶן לָנֵר דּוֹלֵק – אַסוּר, כִּי הַשַּׂמֵן שַׁנּוֹסַף גּוֹרֵם שַׁהַנֵּר יִדְלַק זְמַן רַב יוֹתֵר.



# Daf 23: A SMALL ENCLOSURE

בִּיוֹם טוֹב מִתַּר לַעֲשוֹת מִלַאכוֹת "לְצֹרֶךְ אֹבֶל נֵפֵשׁ". לֹא אֶת כַּל הַמָּלַאבוֹת מִתַּר לַעֲשוֹת בָּדֵי לְהַבִּין אֹבֵל. לְמַשַׁל, אַסוּר לַלֶבֶת לַשַּׁדֵה לקצר תבואה בדי להכין ממנה אכל.

As we learned previously, it is permissible to perform melachot on Yom Tov "I'tzorech ochel nefesh" (for the purpose of food preparation). However, not all melachot are permitted for that purpose. For example, it is prohibited to go to a field to harvest wheat, in order to prepare food from it.

אַחַת הַמִּלַאכוֹת שֵׁאַסוּר לַעֲשוֹת בִּיוֹם טוֹב הִיא "צִידַה". אַסוּר לַצוּד בַּעֵלֵי חַיִּים, אַפְּלוּ אָם רוֹצִים לֵאֵבֹל אוֹתַם. לְפָּעַמִים מְתַּר לְתִפֹּס צִפּוֹר כְּדֵי לֵאֲכֹל אוֹתָהּ בִּיוֹם טוֹב, וְהַתִּפִיסָה אֵינָהּ נַחֲשֶׁבֶת מָלֶאכֶת צֵידַה. רַבַּן שָׁמְעוֹן בַּן גַמְלִיאָל אוֹמֵר, שֵׁאָם

One of melachot prohibited on Yom Tov is "tzeidah" (hunting, or trapping). It is prohibited to hunt living creatures on Yom Tov, even if a person desires to eat them. However, in some instances, it is permissible to catch a bird to be eaten on Yom Tov, as that capture would not be considered "tzeidah." Rabban Shimon ben Gamliel said that if a bird was confined in a small enclosure, one where a person would not require a net or a trap to catch it, and a person is able to merely reach out and grab the bird, it is permissible to do so on Yom Tov. Such an act is not considering "trapping" - as the bird is already trapped inside the small, caged enclosure.

ָיָשׁ צָפַוֹר בָּכָלוּב קַטַן, כַּךְ שֵׁלֹא צַרִיךְ רֵשֶׁת אוֹ מַלְכֹּדֵת כָּדֵי לְתִפֹּס אוֹתָהּ, אֵלָּא מוֹשִׁיטִים אֶת הַיַּד וְתוֹפְסִים אותה, מתר לעשות כן ביום טוֹב. כִּי זֶה לֹא נֵחְשָׁב שֵׁצַּדוּ אוֹתַהּ, הִיא כָבַר נִצוֹדַה בִּתוֹךְ

דף כ״ג: הַכְּלוּב הַקַטַן 🦫

הַכְּלוּב הַקָּטָן.

# Daf 24: ACCEPTING A FISH FROM A NON-JEWISH NEIGHBOR IN HONOR OF THE HOLIDAY

דַּף כ״ר: דָּג לָכָבוֹד הַחַג מֵהַשַּׁכֵן הַנַּכִרִי 🦠



On Yom Tov, it is prohibited to hunt living creatures. For instance, it is prohibited to catch fish from the ocean. Fish in the ocean are considered "muktzeh" (set aside) and are prohibited to be moved because they have no immediate use.

There was a Jewish family that lived in a village primarily inhabited by non-Jews. Over the holiday, one of the non-Jewish neighbors knocked on the family's door and said: "I have brought you a huge fish, as a gift for the holiday. I fished it from the ocean in honor of your holiday. B'tayavon (bon appetit!)."

Is it permissible to eat this fish? The Talmud says it is prohibited to eat this fish, as it is "muktzeh." The tanna Rabban Shimon ben Gamliel maintained that if a person does not know when the non-Jew caught the fish, it is permissible to take it and eat it on Yom Tov, as it is possible the non-Jew caught the fish before the start of the holiday. In that scenario, the fish would not be "muktzeh" at all.

בִּיוֹם טוֹב אַסוּר לַצוּד בַּעֵלֵי חַיִּים, לְמַשַׁל, אַסוּר לַדוּג דַּגִּים בַּיַם. לַבֶּן, הַדַּגִים שָבַּיַם הֶם "מִקְצֵה", אַסוּר לְטַלְטֵל אוֹתַם, בִּי אֵין לַהֵם שִׁמּוּשׁ.

מִשְׁפַּחַה יָהוּדִית גַּרָה בִּכְפַר שָׁל נַכְרִים, וּבָאָמִצַע הַחָג דּוֹפֵק הַשַּׂבֶן הַנַּכָרִי עַל הַדֻּלֶת וְאוֹמֶר: "הֶבֶאתִי לַבֶּם דַּג עַנַק, מַתַּנַה לָכָבוֹד הֶחַג. דַגָּתִּי אוֹתוֹ בַּיַם לָכָבוֹד הַחַג שֶׁלַכֶם. בְּתֵאַבוֹן".

הַמְתַּר לֵאֵכל אֵת הַדַּג? הַתַּלְמוּד אוֹמֵר שֵׁאַסוּר, מִפְּנֵי שֵׁהוּא מ**קצַה"**. הַתַּנַּא **רַבַּן שִׁמְעוֹן בֵּן גַמַלִּיאֵל** סוֹבֵר, שֵׁאָם אֵין "מ**ַקצַה"**. יוֹדְעִים מַתַּי צַד הַגּוֹי אֶת הַדַּג, מִתַּר לַקַחַת אוֹתוֹ מִמֶּנוּ וְלֵאֵכֹל אוֹתוֹ בִּיוֹם טוֹב, כִּי יָתַּכֶן שֵׁהוּא צֵד אֶת הַדַּג עוֹד לִפְנֵי הַחַג, וָהַדַּג אֵינוֹ "מִקְצֵה" כַּלַל.



#### **Daf 25: Laws of** *Derekh Eretz:* **Desired Modes of Behavior**

# דף כ״ה: הָלְכוֹת דָּרֶדְ אָרַץ 💽



One of the types of korbanot (offerings) sacrificed in the Beit HaMikdash was the Korban Olah (burnt offering). Why was this korban given the name "olah" (burnt)? Because the entire korban was burned on the mizbe'ach (altar). There are some korbanot from which a portion is burned on the mizbe'ach and the remainder of the korban is eaten by the kohanim, or the owner of the korban. But the Korban Olah burns in its entirety on the mizbe'ach.

Nevertheless, the Torah states that before offering the Korban Olah on the mizbe'ach, the korban must be "flayed and cut." The skin of the animal is flayed, the meat is cut into pieces, and only then is the flesh placed on the *mizbe'ach* for sacrifice.

With this halachah, the Torah teaches us to act with derekh eretz, i.e., proper etiquette. From this source, we learn that after an animal is slaughtered it is not proper to grab its meat immediately. Rather, a person must patiently wait until the butcher is able to cut the meat into pieces, and only then may the meat be taken. Moreover, it is inappropriate for a person to guzzle down a large sized drink in one gulp. Rather, a person should drink in a relaxed, calm manner — one swallow followed by another swallow.

אחד מסוגי הקרבנות שמקריבים בבית המקדש, הוּא "קַרְבַּן עוֹלָה". מַדוּעַ נְקָרֵא שָׁמוֹ "עוֹלַה"? מִפּנֵי שַׁבַּל הַקַּרַבַּן עוֹלָה עַל הַמַּזבַּחַ. יֵשׁ קַרַבַּנוֹת שַׁחַלֶּק מַהֶּם שָׁבַּל הַקָּרַבוֹת שַׁחַלֶּק ַמַקְרִיבִים עַל הַמִּזְבֵּחַ וְחֵלֵק מֵהֵם אוֹכִלִים הַכּּהַנִים אוֹ בַעַל הַקָּרְבָּן. אֲבָל **קּרְבַּן עוֹלָה, בִּלוֹ עוֹלֵה עַל הַמִּזבֵּחַ**.

> וּבְכַל זֹאת, אוֹמֵרֶת הַתּוֹרַה, שֵׁלְפְנֵי שַׁמַּקְרִיבִים אֵת הַעוֹלַה עַל הַמִּזְבֵּחַ, "הֵפִשָׁט וְנָתּוּחַ". לַעשוֹת מַפִּשִׁיטִים אֶת הַעוֹר שֵׁל הַבְּהֶמַה וּמְחַלָּקִים אוֹתַהּ לַחֲלַקִים, וְרֵק אַחַר בַּרְ מַעֵלִים לַמִּזְבֵּחַ אֵת בַּל הַחֲלָקִים וּמַקְרִיבִים אוֹתַם.

בַּהַלְכַה הַזּוֹ הַתּוֹרֵה מַלַמֵּדֵת אוֹתֵנוּ לְהַתְנַהג בְּדֵרְךְ **אָרֶץ, בִּנְמוּס**. מִבַּאן לוֹמִדִים, שֵׁאַחֲרֵי שֵׁשּׂוֹחֲטִים בְּהֶמַה, לא יַחְטָפוּ מִמֶּנַה בַּשַר מִיַּד, אָלֵא יַמִּתִּינוּ בִּסַבְלַנוּת עֵד שַהַקַּצַב יִחַלָּק אָת בָּשַׁר הַבָּהַמָה לַחַתִיכוֹת, וְאַז יִקְחוּ בַּשַׂר. גַם לֹא רַאוּי שֵׁאַדַם יִשְׁתֵּה כּוֹס שַׁיֵשׁ בַּהּ כַּמוּת גָדוֹלָה, כָּמוֹ כּוֹס שֵׁל קִדוּשׁ, בַּלְגִימֵה אַחַת, אֵלֵא יִשְׁתָּה ָבְנַחַת וּבָרֹגַע שָׁתֵּי לְגִימוֹת, לְגִימָה וְעוֹד לְגִימָה.

### D'VAR TORAH: CHOL HAMOED SUKKOT

Prophecy refers to the kingdom of the House of David with the term "Sukkah," and God promises - "Ba'yom hahu akim et sukkat David hanofelet" (On that day, I will raise up the fallen house of David/Amos 9:11). Why precisely was the sukkah chosen as the image to symbolize the kingdom of the House of David? Indeed, the sukkah is temporary and weak compared to any other building. The Maharal of Prague explained that it was precisely the temporary nature of the sukkah for which the house of David was likened to it. When a building made of stones collapses and falls, it is difficult - often impossible - to rebuild. To reconstruct a stone building, it is necessary to remove the remains of the building and start erecting a new structure. However, the sukkah is special in that, even if it fell or was dismantled, it can be rebuilt quickly. Thus, the Prophet encourages the house of Israel, and says that in the face of every difficulty and failure that will come, they are assured that they will always rise again and stand strong. Using this analogy, the prophet Amos reassures and encourages the House of David and says that in the face of every difficulty they encounter, the Kingdom of David will assuredly return and rise again.

### דבר תורה: חוה"מ סוכות

הנבואה מכנה את מלכות בית דוד בשם "סְכַּה", והקב"ה מַבְטִיחַ- "בַּיּוֹם ההוּא אָקים אֶת סָכַּת דַּוִיד הנפלת"(עמוס ט, יא). מַדּוּעַ נָבְחַרָה דַּוֹקָא הַסְכָּה כָּדִמּוּי לְמַלְכוּת בֵּית דַּוְד? הַרֵי הַסְכַּה הִיא אַרַעִית וְחַלָּשָה לָעִמַת כַּל בְּנִין אַחֶר? הַמַהַרַ"ל מַסְבִּיר שֶׂדַּוְקָא עִנְיָן אֲרָעִיּוּתָהּ שֵׂל הַסִּבַּה הוּא יִתְרוֹנָהּ וְהוּא הַסְבָּה בִּגְלָלָהּ דִּמוּ אֵת בַּית דַּוָד אֱלֵיהַ. כַּאֲשֶׁר בְּנָיַן הֶעֲשׂוּי מֶאֲבַנִים קוּרָס וָנוֹפֶל - קָשֵהׁ עַד כִּמְעַט בִּלְתִי אֵפְשַׂרִי לִבְנוֹתוֹ מֵחָדָשׁ, יֵשׁ צֹרֶךְ לְסַלֵּק אֶת שְׂאֵרִיּוֹת הַבְּנִיַן וּלְהַתְּחִיל לְבָנוֹת מִבְנֵה חַדַשׁ. לְעִמַת זאת הַסְבַּה מִיָּחֶדֶת בִּבַרְ– שַׂגַם אָם הִיא נַפְּלֵה אוֹ פֹּרְקָה- נָתָן לַהַקִּימָהּ מֵחָדָשׁ, וּבִמְהִירוּת. בַּךְ מִעוֹדֵד הַנַּבִיא אֶת בֵּית יִשְׂרַאֵל וְאוֹמֵר– כִּי אֵל מוּל כַּל קשִׁי וּנִפִּילָה שֵיַגִּיעוּ מִבְטַח לָהֵם בִּי לִעוֹלָם הֶם יַחִזְרוּ לָקוּם וְלַעֲמֹד.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N